

# غاية الامكان في دراية المكان

حقیقت زمان و مکان پر بصیرت افروز رسالہ

تسویی و ترجمہ  
لطیف اللہ

تصنیف  
عین القضاۃ ہمدانی  
(م ۱۹۵۵ء)

مکتبہ فندیم  
۲۸ - ڈی - ۳ - ناظم آباد - کواچی

(جملہ حقوق بحق مولف محفوظ ہیں)

اشاعت اول \_\_\_\_\_ تعداد ایک ہزار  
ناشر مکتبہ ندیم کراچی  
طبع احمد بارڈس پریس، ناظم آباد، کراچی  
} ناظم آباد نمبر ۲ کراچی

\*

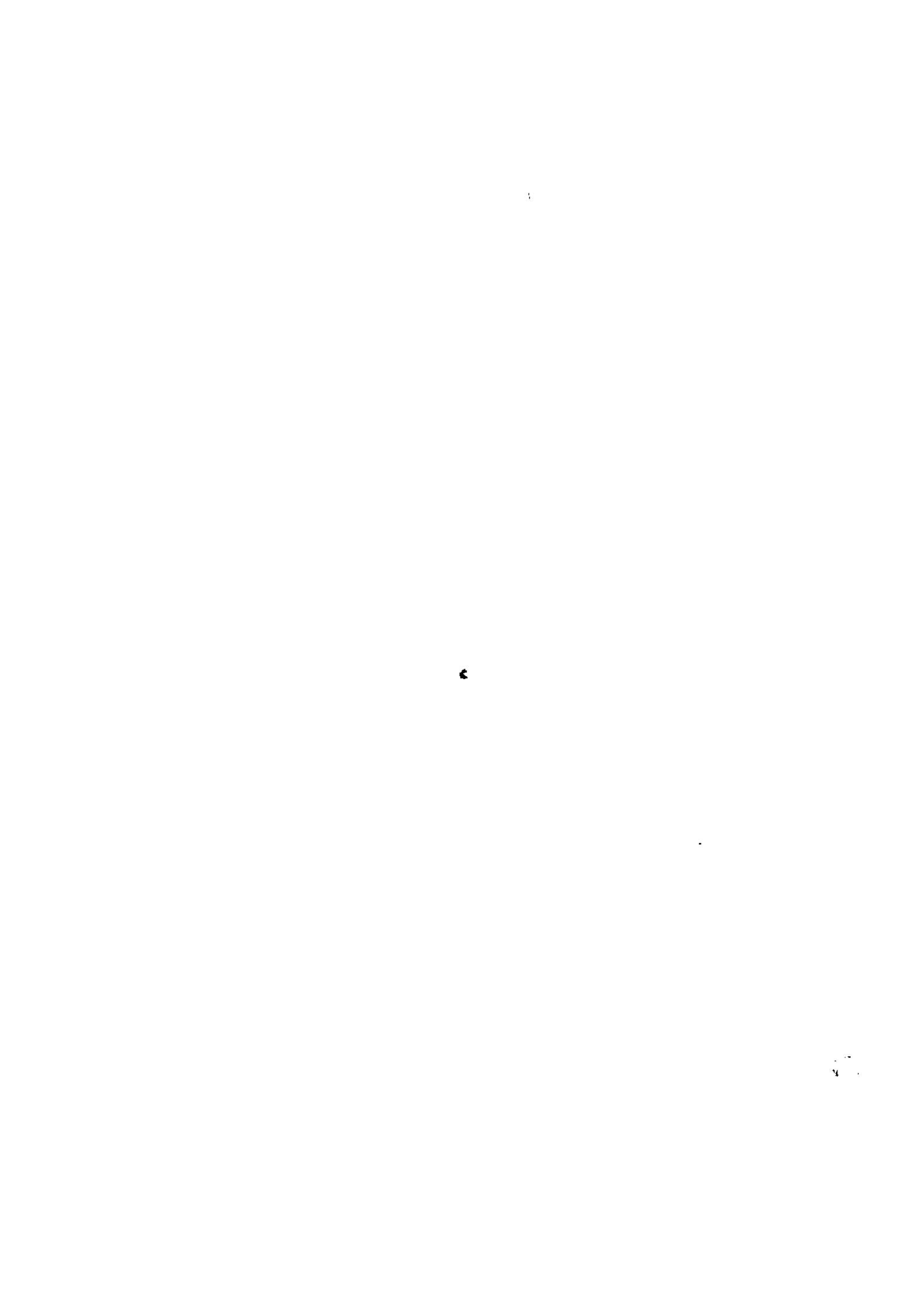
پتہ \_\_\_\_\_

مکتبہ ندیم ۲۸ - ڈی - ۳ - ناظم آباد کراچی

## انتساب

میں اس تالیف کو حضرت اقدس مرشدی و مولائی  
مولانا ڈاکٹر غلام محمد دامت فیوضہم در بر کا تھم کی  
ذات والاصفات سے معنوں کرتا ہوں کہ یہ جو کچھ ہے  
حضرت والا کے نیقہ صحبت ہی کا نثر ہے در نہ من آنہم  
کہ من دا نہم۔

بیتچ کارہ  
لطیف اللہ



بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ

## پیش لفظ

از محترم ڈاکٹر رفی الدین صدیقی سابق دائن چانسلر قائد عظم یونیورسٹی اسلام آباد  
و حاصل سکریٹری جنرل پاکستان اکیڈمی آف سائنسز اسلام آباد

اسلام کی ابتدائی صدیوں میں مسلم علمائے علم و حکمت کے جن اہم اور  
مہتمم باشان مسئللوں پر اظہار خیال کیا اور تفصیلی رسالے اور کتابچے تحریر کئے  
ان میں زمان و مکان کا مسئلہ بھی شامل ہے۔ اس سوال کی اہمیت کے متعلق  
علام اقبال اپنے خطبات میں ارشاد فرماتے ہیں۔

”اسلامی تہذیب کی تایخ کے مطالعے سے معلوم ہوتا ہے کہ  
خاصص ذہنی مسائل ہوں یا مذہبی نفیات یعنی تصرف کے  
مسائل ہوں اس سب کا نصب العین اور مقصود یہی ہے کہ انسان داد  
کو محدود کے اندر سمویا جلے۔ ظاہر ہے کہ جس تہذیب کا یہ  
مطیع نظر ہو اس میں زمان و مکان کا سوال درحقیقت زندگی  
اور موت کا سوال ہے۔“

(خطبات س ۱۸۳)

انہی علمی تحریروں میں پیش نظر رسالہ کبھی ہے جو زمان و مکان سے متعلق

ہے اور جس کو جناب محمد رطیف اللہ صاحب نے ترتیب دے کر اپنے مقدمہ اور کتاب کے ترجمہ کے ساتھ لغرض اشاعت تیار کیا ہے۔ ساتھ ہی اس سلسلہ میں ایک بڑی روپیہ حقیقت یہ سامنے آئی ہے کہ یہ کتاب جو تقریباً ۹۰۰ سال قبل تکھی گئی تھی حال تک اس کے نام اور مصنف کے متعلق علیٰ دنیا بڑی غلط فہمی کا شکار رہی۔ کہا جاتا تھا کہ اس کا نام «غایتہ الامکان فی معرفتہ المان والمسکان» اور اس کے مصنف کا نام کسی نے تاج الدین محمود بن خدادار اشتوی بتایا اور کسی نے اس کو مشہور صوفی شاعر فخر الدین عراقی کی تصنیف کہا۔ لیکن ابھی چند سال قبل اکٹھاف ہوا ہے کہ کتاب کا اصل نام

### ”غایتہ الامکان فی درایتہ المسکان“

ہے اور اس کے مصنف عین القضاۃ المعاوی عبد اللہ بن محمد المیا بھی ہملاں میں جناب رطیف اللہ صاحب نے اپنے مقدمہ میں کتاب اور مصنف درنوں کے نام سے متعلق خارجی اور داخلی شہادتیں بڑی تفصیل سے فراہم کی ہیں جس سے ان کے وسیع اور عجیق مطالعہ کا پتہ چلتا ہے اور جو ان کا قابل قدر کارنامہ ہے۔

ان چند ابتدائی کلمات کے بعد اب میں اصل کتاب کے متعلق کچھ عرض کروں گا زمان و مکان کے الفاظ سُن کر ہم طور پر یہ خیال ہو سکتا ہے کہ شاید اس کتاب میں مظاہر فطرت کے متعلق کچھ بحث ہو لیکن ایسا نہیں ہے بلکہ پوری گفتگو حق تعالیٰ کی ذات اور صفات سے متعلق ہے کہ ان کی بابتہ زمان و مکان کی تشبیہ و توجیہ ہے کیا مراد ہوتی ہے کیونکہ ”اس سرالاسرار کی شناخت ہی معرفت کے خزانوں کی کجھی ہے اور مالک الملوك کی بارگاہ تک رسائی کا ذریعہ ہے“ مصنف نے بیان کیا ہے کہ اگرچہ معرفت کے یہ اسرار بیان میں

نہیں آسکے لیکن اس کے متعلق اس کتاب کی وجہ تصنیف یہ ہوئی کہ ”ایک دفعہ برسیل تذکرہ جب گفتگو زوروں پر تھی ہماری زبان سے نکل گیا کہ لفظ مکان احادیث میں آیا ہے اس کا اکار نہ کرنا چاہیے لیکن ہر چیز کامکاں پہچانتا چاہیے تاکہ تشبیہ کامگان باتی نہ رہے“ مصنف کہتے ہیں کہ اس بات کو مخالفین نے بہانہ بنایا اور ان پر تشبیہ کا الزام لگا کر کفر کا فتویٰ دے دیا اس لئے انہوں نے مجبوراً اپنی برات کے لئے تفصیل کے ساتھ اس نکتہ کی تشریع کا بیڑا اٹھایا۔ ایسے ہی موقعوں کے لئے غالباً نے کہا تھا

”ہر چند ہوشا بدہ حق کی گفتگو“

بنتی نہیں ہے بادہ و ساعز کہے بغیر

سب سے پہلے مصنف توحید الہی کی حقیقت بیان کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ ”حدت ذات کے تقدیس کی بلندیاں اس سے عظیم ہیں کہ اہل حال اس کے حال یک ہنچ سکیں چہ جائیکہ اہل فکر اس حقیقت کو پاسکیں۔ البتہ ایک توحید اور ہر جسے توحید الطف کہتے ہیں جس کو حق تعالیٰ نے کمال رحمت سے انسانوں کے لئے قابل فہم بنایا ہے اور وہ تین قسم کی ہے۔ اول توحید قولی ہے جو عام مسلمانوں کی توحید ہے دوسرے توحید علمی ہے جو خواص کی توحید ہے اور تیسرا توحید علمی ہے جو خواص خص الخواص حضرات کی توحید ہے۔“

توحید علمی زمان و مکان کی معرفت اور ان کی حقیقت کے علم پر موقوف ہے۔ جب تک کوئی شخص زمان و مکان کی حقیقت سے آشنا نہیں ہوتا وہ وحدانیت الطف سے بھی واقف نہیں ہو سکتا اور جس نے زمان و مکان کو نہیں جانا اس کے لئے یہ حقیقت جاننا بھی ناممکن ہے کہ حق عز و جل کسی شے کے ساتھ نہیں رہتے اور کوئی شے کسی طرح بھی ان کے ساتھ نہیں رہتی۔ اور وہ

شخص جو زمان و مکان سے واقف نہیں اس کے لئے یہ جانتا بھی ممکن نہیں  
کہ حق تعالیٰ نہ عالم کے اندر ہیں نہ باہر، نہ عالم سے متصل ہیں نہ منفصل  
دراک عالیٰ کہ ہر ذرہ کائنات اللہ کے بغیر اور ان سے دور نہیں۔

اسی طرح حق تعالیٰ کی اولیت دا خریت، ظاہریت و باطنیت کا جانتا

بھی ممکن نہیں اور یہ کہ حق تعالیٰ بے یک علم تمام لامتناہی معلومات کا علم  
رکھتے ہیں اور بے یک قدر تمام لامتناہی مقدورات کو وجود عطا فرما  
سکتے ہیں اور بے یک سماught تمام لامتناہی مسموعات کو سن سکتے ہیں  
اور بے یک نگاہ اذل سے ابڑتک تمام مریتیات کو دیکھ سکتے ہیں ان تمام  
مزوز کا علم و معرفت بغیر حق تعالیٰ کے زمان و مکان کے علم و معرفت کے  
ممکن نہیں۔

مصنف بیان کرتے ہیں کہ مکان و زمان کی معرفت اور اس کا  
عرفان در حمل حق تعالیٰ کی ذات و صفات کی وسعتوں کی معرفت ہے اور  
جس کسی کو مکان و زمان کا عرفان حاصل ہے وہ حق تعالیٰ کی ذات و صفات  
کی معرفت سے زیادہ بہرہ ملت ہے۔ پھر اس نکتہ کی تشریح کے لئے کہ حق تعالیٰ  
کا مکان ہے، "قرآن مجید کی آیات جو معرفت کے شواہد ہیں اور صحیح احادیث  
و آثار جو سنت و جماعت کی بلیاد ہیں اور اُمّت کے اجماع کی دلیلیں جو ملت  
کے اور کے قواعد ہیں" بیان کرتے ہیں۔ اسی کے ساتھ وہ بھی کہتے ہیں کہ "وہ  
مکان جو حق تعالیٰ کی ذات مقدس کے لائق ہے اُمّتی اور حقیقت دونوں  
اعتبار سے جسمانیات اور روحانیت دونوں سے علیہ اور در بھرے اور  
وہ مکان ایسا ہے جس میں نہ طول ہے نہ عرض، نہ گہرائی ہے نہ بعد اور نہ  
مسافت ہے بلکہ تمام قرب ہی قرب ہے۔ اور عقلًا، وہماً، امکاناً اور دفعاً

حال ہے کہ کوئی وہم اس تک پہنچ سکے یا کوئی فہم اس کو پاسکے یا کوئی عقل اسکے بارے میں "کتنا ہے" اور "کیسا ہے" معلوم کر سکے" اسلامی ادب میں ایسے ہی مکان کے لئے اصطلاح "لامکاں" مستعمل ہے۔

اس نکتہ کی وضاحت کئے وہ بتائے ہیں کہ مکان کی تین قسمیں ہیں، پہلی قسم مادی اشیا کے مکان کی ہے جس کے پھر تین درجے ہیں۔ پہلے درجہ میں وزن دار اشیا کا مکان ہے، دوسرے درجہ میں ہوا اور اسی نوعیت کی ہلکی چیزوں کا مکان ہے اور تیسرا درجہ میں نور یا روشنی کا مکان ہے، یہ تینوں مکان ایک دوسرے کے اس قدر ترتیب واقع ہیں کہ سوائے ذہنی تحلیل اور روحانی دار داست کے ان میں اور کسی ذریعہ سے امتیاز نہیں کیا جا سکتا اس مکان میں فاصلے کا مفہوم معین ہوتا ہے۔

مکان کی دوسری قسم غیر رادی ہستیوں یعنی ملائکہ وغیرہ کے مکان پر مشتمل ہے اس مکان میں بھی فاصلہ کا ایک مفہوم موجود ہے کیونکہ اگرچہ غیر مادی ہستیاں پھر کی دیواروں میں سے گذ ر سکتی ہیں تاہم وہ حرکت سے باسلک ہے نہیں ہے اور حرکت کے ساتھ فاصلہ کا مفہوم لازماً پایا جاتا ہے مکان سے آزادی اور بے نیازی کا بلند ترین درجہ انسانی روح کو عطا ہوا ہے۔ مصنف کے نزدیک یہ تمام امور دلائل عقلی سے ثابت ہیں لیکن چونکہ عقل کا شیوه معرفت نہیں ہے اس لئے انہوں نے اس بحث کو تک کر دیا ہے درحقیقت عقلی دلائل کی تو اس شخص کو ضرورت ہوتی ہے جو قلبی مکاشفات، باطنی مشاہدات اور روحی معائنات سے محروم ہو کیونکہ جب معرفت کا آنفاب طلوع ہوتا ہے تو عقل کے چراغ کی روشنی باقی نہیں رہتی۔

مکان کی تیسرا قسم ربانی یا الہی مکان کی ہے جس تک تم مکان کے تمام

لامحہ و داقوام سے گذر کر پہنچتے ہیں یہ مکان ابعاد اور فاصلوں کی تمام قیود اور بندشوں سے آزاد ہے اور اس پر تمام لامتنا ہیاں آکر مر ٹکر ہو جاتی ہیں اس مکان کا نہ طول ہے نہ عرض، نہ گہرائی ہے نہ بعد و مسافت، نہ بلندی ہے نہ پستی، وہ نہ دایسی طرف ہے نہ بائیں طرف، نہ پچھے ہے نہ آگے۔ یہ ریانی مکان غایت درجہ بلند مکان ہے۔ کسی مخلوق کو حق تعالیٰ کے ساتھ مکان یہیں یا اس کے علاوہ کسی طرح بھی شرکت کا امکان نہیں ہے۔

اسی طرح مصنف نے زماں کا ایک اضافی تصور لیا ہے۔ مختلف مہینوں کے لئے جو خالص مادیت سے لے کر خالص روحانیت تک مختلف مدارج رکھتی ہیں زماں کی نوعیت مختلف ہے۔ مادی اشیاء کے لئے وقت آسمانوں کی گردش سے پیدا ہوتا ہے اور اس کو ماضی حال اور مستقبل میں تقسیم کیا جا سکتا ہے اس وقت کی نوعیت اس قسم کی ہے کہ جب تک ایک دن ختم نہیں ہو جاتا دوسرا دن شروع نہیں ہوتا۔ غیر مادی مہینوں کے لئے یہی ترتیب اور سلسل موجود ہے لیکن وقت کا بہاؤ ایسا ہے کہ جو دت ماوری ہتی کے لئے ایک سال کی ہے وہ غیر مادی ہتی کے لئے ایک دن سے زیادہ نہیں۔

غیر مادی مہینوں کے نچلے طبقوں کو درجہ بدرجہ طے کر کے آخر میں ہم ریانی یا الہی وقت پر پہنچتے ہیں جو گذر نے یا بہا و کی خاصیت سے بالکل مبررا ہے اور اس لئے اس میں نہ تقسیم ہے نہ ترتیب اور تغیر۔ یہ دوام سے بھی بالاتر ہے۔ اور اس کا نہ آغاز ہے نہ انجام۔ یہی وہ وقت ہے جس کو قرآن کریم نے "ام الکتاب" کا لقب دیا ہے اور جس میں ساری تاریخ عالم علکت و معلول کے سلسلہ سے آزاد ہو کر ایک مافق الدوام "اب" میں سما جاتی ہے۔

اس طرح مصنف نے حق تعالیٰ کے متعلق زمان و مکان کی ہدایات اور  
کے استعمال کا مفہوم واضح کرنے کی کوشش کی ہے اور ان کے لئے متعدد  
مثالیں اور دلائل پیش کیے ہیں جو منطقی سے زیادہ صوفیانہ نوعیت کی  
ہیں۔ حقیقت یہ ہے کہ ریاضی زمان و مکان کے مسائل عالم شہارت یا طبیعی  
کائنات سے نہیں بلکہ عالم غیب سے متعلق ہیں اور ان پر انسانی عقل و خرد  
کے اصول پر بحث نہیں کی جاسکتی بلکہ وحی الٰہی کی روشنی میں معرفت حاصل کی  
جاسکتی ہے جیسا کہ قرآن کریم میں ارشاد ہوا ہے ۱

”قُل لَا يَعْلَمُ مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ إِلَّا إِلَّهٌ“ (۲۷، ۴۵)

بہر حال جناب مترجم رطیف اللہ صاحب قابل تحسین و ستائش ہیں،  
انہوں نے اسلامی علوم کے ایک اہم مأخذ کو اردو زبان میں ترجمہ کر کے اصل  
فارسی متن کے ساتھ شائع کیا ہے جس سے اردو دار طبقہ بھی کما حقہ فیضیاب  
ہو سکتا ہے۔ حق تعالیٰ ان کی مسائی کو منکور فرمائیں۔

محمد رضی الدین صدیقی

۲۴ جنوری ۱۹۸۲ء



بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

محمد نذر صابری صاحب نے زمان و مکان کے موضوع پر ایک رسالہ عنوان "غایۃ الامکان فی معرفۃ الزمان والمكان" مجلس نوادرات علیہ ائمک کمیل پور سے شائع کیا ہے۔ موصوف نے اس رسالے کے آغاز میں ایک مقدمہ انتہائی تحقیق اور محنت سے تحریر فرمایا ہے اور فی الوقت رسالہ مذکور کے جتنے خلطی اور مطبوخ نسخہ دستیاب ہیں ان کی تفصیل ہمیا کی ہے نیز رسالے کے اصل نام اور حقیقی مصنف پر دلائل کے ساتھ اطمینان خیال فرمایا ہے صابری صاحب کی تحقیق کے مطابق رسالے کا نام "غایۃ الامکان فی معرفۃ الزمان والمكان" اور اس کے حقیقی مصنف شیخ شماج الدین محمود بن خراداد اشتوی ہیں جو ساتویں صدی کے اکابر صوفیا میں تھے۔

جیسا کہ عرض کیا گیا نذر صابری صاحب نے مذکورہ رسالے کی اشاعت کے سلسلے میں ٹری جانفشاںی اور عرق ریزی کی ہے تاہم رسالے کے نام اور حقیقی مصنف کے سلسلے میں جس تتفیع اور کاوش کی ضرورت تھی وہ بوجوہ پائی نکمل تک نہ پہنچ سکی بنابریں اس خصوصی میں مزید تحقیق، خور و فکر اور مطالعہ کی ضرورت باقی رہتی ہے اس ضمن میں اخقر نے جو طریقہ کارا ختیار کیا ہے اس کا اجمالی یہ ہے۔

۱۔ پاکستان میں علامہ اقبال رحمۃ اللہ علیہ کے توالے سے رسالہ مذکور کی دریافت ہے پس منظر بیان کیا جائے۔

۲۔ اے نذر صابری کے نقطہ نظر کو ان کے تحریر کردہ پیش لفظ اور مقدمے کے میں پیش کیا جائے۔

اقتباسات کی صورت میں اپنی گزارشات پیش کر دی جائیں۔

۳۔ صابری صاحب سے اختلاف فی سر

۴۔ ممکنہ حد تک رسالے کا صحیح متن شائع کیا جائے اور ان حضرات کے لئے جو فارسی زبان سے کما حلقہ واقف نہیں ہیں سادہ اور عام فہم زبان میں ترجمہ کر دیا جائے۔

۵۔ ضمیمے کے طور پر حضرت سلطان المشائخ محبوب الہی اور حضرت خواجہ محمد پارسا رحیم اللہ تعالیٰ نے جو کچھ اس سلسلے میں فرمایا ہے اسے بھی پیش کر دیا جائے تاکہ جو صاحب اس موضوع پر مزید تحقیق کرنا چاہیں ان کے لئے بھی یہ صورت کسی درجے میں مفید ہو سکے۔

اس سلسلے میں یہ عرض کرنا بھی ضروری ہے کہ آئندہ صفات میں بعض امور کی وضاحت و صراحت سے متعلق طویل اقتباسات بطور شواہد پیش کئے جائیں گے، ہر چند کہ طویل اقتباسات کا مطالعہ بعض فارمیں کے لئے باعثِ رحمت ہو لیکن اس رحمت سے غرض و غایت یہ ہے کہ زیرِ بحث مسئلے سے متعلق امورِ تشریع نہ میں اور جو نقطہ نظر پیش کیا جا رہا ہے اس کی تفہیم زیادہ وضاحت اور زیادہ صراحت سے ہو سکے۔ پس منظر، علامہ اقبال رحمۃ اللہ علیہ کو زمان و مکان کے مسئلے سے جو شغف اور متعلق رہا ہے وہ محتاج بیان نہیں ہے۔ ان کے فارسی اور اردو کلام میں جگہ جگہ اس مسئلے کے اخلاقی، روحانی اور مابعدالطبیعاتی پہلوؤں کی نشاندہی ہوتی ہے، فرماتے ہیں

|                                   |                                |
|-----------------------------------|--------------------------------|
| تو کہ از اصل زمان آگہ نہ          | از حیاتِ جاوداں آگہ نہ         |
| زندگی از دہر و دہر از زندگی سرت   | لات بوا دہر فرمان نبی سرت      |
| عشق سلطان است و بہانِ بیں         | ہر دو عالم عشق را زیر نگیں     |
| لازمان و دوش فرد لئے ازو          | لامکان و زیر بالائے ازو        |
| لی مع اللہ ہر کرا در دل نشست      | آں جوان مردے ٹلسم من شکست      |
| گر تو می خواہی نب شم در میان      | لی مع اللہ باز خواں از بین جان |
| زمانِ ایک حیات ایک کائنات بھی ایک | حدیثِ کم نظری قصہ قدریم و جدیر |

خود ہوئے ہے زمان و مکان کی زناری نہ ہے زمان و مکان لایہ اللہ اللہ  
اسی روز و شب میں الجھ کرنے رہ جا کہ تیرے زمان و مکان اور بھی ہیں  
اس مسئلے سے غیر معولی دلچسپی اور انہاک کے سبب علامہ مرحوم نے اپنے عہد کے اکابر  
علماء اور صوفیاء سے مکا تبت کا مسلسلہ فائم کیا۔ بشیر احمد ڈار صاحب کی تحقیق کے مطابق  
علامہ مرحوم نے حضرت علامہ سید سیلمان ندویؒ حضرت علامہ انور شاہ کشیری اور حضرت  
مہر علی شاہ گولڑوی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہم سے اس باب میں رہنمائی چاہی۔ چنانچہ مولانا برکات  
احمد ڈوئی رحمۃ اللہ علیہ کا رسالہ ”انتقام فی ما ہبیتہ از زمان“ سید سیلمان ندویؒ قدس سرہ کے  
توسط سے اور زیر نظر رسالہ علامہ انور شاہ رحمۃ اللہ علیہ کے ذریعے علامہ اقبالؒ کو حاصل  
ہوا۔ لیکن بعض تسامع کی بناء پر علامہ اقبالؒ رحمۃ اللہ علیہ نے زیر نظر رسالے کو مشہور صوفی  
اور شاعر فخر الدین عراقی رحمۃ اللہ علیہ متوفی ۱۸۸۸ھ کی تصنیف خیال کیا بلکہ اور نیل کالج  
لامہور کے سالانہ اجلاس ۱۹۲۸ء کے صدارتی خطے میں اس کا اظہار بھی کیا۔ تقریباً یا لیں  
سال تک علامہ مرحوم کا پیدا کردہ یہ تسامع جاری رہا اور ان کے حوالے سے جب بھی اس  
رسالے کا ذکر ہوا تو یہی کہا گیا کہ رسالہ مذکور عراقی رحمۃ اللہ علیہ کی تصنیف ہے۔ تا آنکہ ۱۹۶۰ء  
میں بشیر احمد ڈار مرحوم نے اپنے مصنفوں ”اقبالؒ اور مسئلہ زمان و مکان“ میں اس  
التباس کی تردید کی اور رسالے کے مطبوعہ نسخے کی نشاندہی کی ڈار صاحب فرماتے ہیں۔

”اقبالؒ نے لفظ عراقی سے یہ قیاس کیا کہ اس رسالے کا مصنف مشہور عربی  
فخر الدین عراقی ہوگا..... جناب داؤڈ ریبر نے اس مقام  
کا اردو ترجمہ کرتے وقت بہت کوشش کی، اس مخطوطے کا سراغ معلوم ہو  
انہوں نے اقبالؒ کی کتابوں اور کاغذات کو چھانا، دارالعلوم دیوبند کے

کتب خانے میں تلاش کر دیا جو مجلہ علمی ڈا جیل کو بطور عطیہ دیا گیا تھا یعنی  
وہ انہیں نہ مل سکا مگر خدا کا شکر ہے کہ اب یہ نسخہ اقبال ایکٹری نے حاصل  
کر لیا ہے۔ یہ نسخہ مخطوطہ نہیں بلکہ مطبوعہ ہے۔ یہ عراقی کی تصنیف نہیں  
بلکہ عین القضاۃ ابوالمعالی عبد اللہ بن محمد الیانجی الہماني کی ہے .....  
اس کتاب کا مصنف "یعنی القضاۃ" کے نام سے مشہور ہے۔ اس کا اصل  
نام عبد اللہ بن محمد ہے۔ وہ ہمارا کارہنے والا تھا۔ قیاس ہے کہ وہ ۱۹۲۹ء  
مطابق ۹۸۰ھ میں پیدا ہوا۔ مذہبیاً وہ اہل سنت اور شافعی تھا لیکن  
تصوف میں مغلوب الحال ہونے کے باعث معتوب رہا اس پر کفر کے  
فتورے لگے اور آخر کار اسی وجہ سے اسے پھانسی دے دی گئی .....  
طریقت میں وہ شیخ احمد غزالی (برادر حجۃ الاسلام امام غزالی) کا مرید تھا یہ

نذر صابری صاحب کے پیش لفظ اور مقدمے کے مندرجات سے متریخ ہوتا ہے کہ وہ  
۱۹۴۸ء میں رسالہ مذکور سے پہلی مرتبہ اس وقت متعارف ہوئے جب وہ کتب خانہ  
مولانا محمد علی مکھڈی کی فہرست سازی کا کام سرانجام دے رہے تھے۔ اس کے بعد ۱۹۴۹ء  
میں جب وہ دوبارہ آستانہ عالیہ مکھڈ حاضر ہوئے تو رسالہ مذکور کا مخطوطہ دبائے  
حاصل کیا اور کئی سال تحقیق و تجویز میں صرف کر کے بالآخر ۱۲ دسمبر ۱۹۴۸ء کو اس کام سے  
عہدہ برآ ہوئے۔ یہ ان واقعات و حالات کا اجمالی خاک ہے جو مذکورہ رسالے کی دریافت  
کے متعلق برصغیر پاک وہند میں ۱۹۴۸ء تا ۱۹۴۹ء پیش آتے رہے اور قول نذر صابری  
وہ پہلے شخص یہ جنہوں نے رسالے کو اس کے صحیح تناظر میں شائع کیا ہے۔ آئندہ صفات

۱۔ اقبال اور مسئلہ زمان و مکان ماذوق اقبال نمبر اپریل ۱۹۶۷ء ص ۱۸۱  
۲۔ غایت الامکان فی معرفت الزمان و المکان شائع کر دن نذر صابری پیش لفظ مکھڈ مخدوم غزالی  
۳۔ ایضاً پیش لفظ ص

میں صاحب کے اسی دعوے کو سمجھنے کی کوشش کی گئی ہے۔  
 صابری صاحب کے نقطہ نظر کی تحقیق۔ نہ صابری صاحب پیش نقطہ میں فرماتے ہیں:  
 "آج سے کوئی دس سال قبل کتب خانہ مولانا نو علی مکھڈی کی فہرست  
 سازی کے دوران ایک خطی نسخہ سامنے آیا اور جائی بہاست کہتا ہوا مصنف  
 کیھنچنے لگا ۱۹۱۰ کی تقطیع پر باریک خط نستعلیق میں ۲۴ صفات کا یہ  
 مخطوطہ جس پر کتابت کا نام اور سن کتابت درج نہیں اور آثار سے میں سو  
 سال سے کم نظر نہیں آتا۔ سند زمان و مکان سے متعلق تھی ترقیہ نگاری  
 اس کا نام امکانیہ وال زمانیہ لکھا اور میں الفضائل سید بہانی کی تصنیف ظاہر  
 کیا تھا مگر تلاش بسیار کے باوجود نہ تو سید بہانی کے باں اس موضوع پر  
 کسی رسالے کا پتہ چلا اور نہیں یعنی الفضائل ہمدانی تصنیف میں کوئی  
 نام اذشان ملایا۔"

"شروع شروع میں ہمارا خیال تھا کہ رسالہ ابھی تک شائع نہیں ہوا،  
 اور ہم اسے پہلی بار شائع کرنے کا فرض عامل رہے ہیں مگر مطالعہ آگے بڑھا  
 تو معموم ہوا کہ رسالہ دوبارہ ہمین سے شائع ہو چکا ہے پہلی بار ۱۳۱۱ھ میں  
 رسائل شاہ بنت اللہ ولی اور دوسری بار ۱۳۱۳ھ میں ہواں و آپ میں الفضائل ہیں  
 تو گویا نامہ ہیں میں ہم تو یہ نہیں پڑتے مگر اس انتہا سے کہ ہم رسالے کے سلسلے  
 مرتباً بالاستقلال اپنے تصحیح تناظر میں شائع کر رہے ہیں سعد الحدیث کہ ہمارا اونہم ہے  
 اب ہمیں اپنی جگہ قائم ہے۔"  
 مذکورہ اقتباسات سے مترجع ہوتا ہے کہ رسالے کی اشاعت سے قبل وہیا ملت

لے ۔ فایت الامکان فی معرفت الزمان المکان شایع لاردنڈ ساہی پہنچ بودھا  
 "فیض" ۔

کے دوران صابری صاحب کے علم میں یہ بات آچکی تھی کہ جس سالے کو وہ شائع کر رہے ہیں اس کی تصنیفی نسبت عین القضاۃ ہمدانی سے بھی بیان کی گئی ہے سیکن انہوں نے اس پہلو کو زیادہ قابل توجہ خیال نہیں کیا بلکہ سالے سے متعلق خطی نسخوں پر مبنی ان معلومات کو زیادہ اہمیت دی جو اس ضمن میں مختلف کتب خانوں نے فراہم کی ہیں اور جن کے فہرست نگاروں میں بلاشبہ احمد منزدی اور امتیاز علی عَشی جیسے بلند پایہ حضرات شامل ہیں لیکن غلطی اور سبو توہر انسان سے ممکن ہے علاوہ اذیں یہ بات اظہر من اشنس ہے کہ کتب خانوں کے فہرست نگار دستیاب معلومات کو درج کرنے کے مکلف ہوتے ہیں تفصیلی تحقیق ان کے دائرہ کار سے خارج ہوتی ہے لہذا کتب خانوں کی فراہم کردہ معلومات پر کلی اعتماد کی زیادہ گنجائش نہیں ہوتی بالخصوص اس صورت میں جب کہ کوئی مسئلہ ژولیدہ اور پریشان کرن ہو۔

یہ بات یقیناً قابل تحسین ہے کہ صابری صاحب نے خطی نسخوں سے متعلق فراہم کردہ معلومات پر اکتفا نہیں کیا ہے بلکہ نفحات الانس، کشف الظنون، شد الازار، جہان فصیح اور تاریخ نظم و نظر در ایران کا بھی مطالعہ کیا ہے جن کا ذکر مناسب موقع پر کیا جائیگا۔ لیکن اس تمام عمل میں جو بات قابل توجہ تھی وہ مسلسل نظر انداز ہوتی رہی یا کردی گئی اور وہ یہ تھی کہ حضرت تاج الدین محمود اور عین القضاۃ رحیم اللہ تعالیٰ علیہم کی دیگر تصنیف کا بھی مطالعہ کیا جاتا اور ان تصنیف کے موضوعات، اسالیب تخلیقی روایے اور شخصی رجات کو پیش نظر کھٹکتے ہوئے حقيقة تک رسائی حاصل کی جاتی۔ ان تمام امور کو مرد نظر کھنے کے باوصف یہ تو کہا ہی نہیں جا سکتا کہ نقصی خاتی کے تمام امکانات معدوم ہو جاتے ہیں البتہ تحقیق کرنے والا حق و صداقت کے زیادہ قریں ہو جاتا ہے، بہر حال اس نوع کے مطالعے کی جو سی دو کوشش کی گئی ہے اسے قارئین آئندہ صفحات میں ملا خطر فرمائیں گے۔

## صاحب صاحب نے مصنف رسالہ سے متعلق بحث کا آغاز ان الفاظ میں

کیا ہے:-

صاحب رسالہ نے متن میں اپنے نام یا دیگر متعلقات کا کسی جگہ بھی ذکر نہیں کیا اور نہ ہی رسالے کے زمان و مکان سے کہیں پرداہ اٹھایا ہے۔ اس بارے میں کچھ جو معلوم ہوتا ہے سو اتنا ہے کہ یہ رسالہ شیخ ابوالحسن خرقانی م ۳۲۵ھ کے زمانہ مابعد کی تصنیف ہے۔ رسالے کے متن سے مصنف کی اس درجہ کنارہ گزینی اور خود نگہداری سے بعض کم نظر کا نبیوں کو کھل کھیلنے کا موقع ملا اور وہ اپنے ہی خیالات کی پرچھائیوں کے پچھے بھاگتے نظر آنے لگے۔ انہوں نے صرف ترقیوں ہی میں گل کھلائے بلکہ تجاوزات سے تقدیس متن کو بھی داخل کیا جس کے نتیجہ میں ان نبیوں پر انحصار کرنے والے اچھے ارباب تحقیق و تعمیل بھی مخالفوں کا شکار ہوئے بغیر نہ ہ سکے۔ یہاں بقدر بہت و بصیرت ان مخالفوں کا فرد افراد اختصر میگر جا مع تجزیاتی مطالعہ پیش کریں گے تاکہ ایک توہما را یہ دعویٰ بے دلیل نہ رہے اور دوسرے رسالہ جب منظر مام پر اعلیٰ مصنف سے ہمکار ہو تو اس کے گرد و پیش سے خاطفہ تبوں کے تمام دھندرے کے بیشہ بیشہ کے لئے رخصت ہو چکے ہوں ۔

جیسا کہ عرض کیا جا چکا ہے کہ اگر صابری صاحب کے پیش نظر میں القضاۃ ہدایت کی دو تصنیف ہوں تو ایک ارباب علم و تعمیل نے پڑی نہت اور تلاش کے بعد شاید کہیں تو انہیں معلوم ہوتا کہ اپنے نام کے انہمار سے استغنا، اور اپنی ذات سے کنارہ گزینی میں القضاۃ ہدایت کی ہر تصنیف میں نمایاں ہے لیکن جب وہ تکمیر، بے دینی اور ضلالت

لہ غایت الامکان فی معرفت المزہن واللکان شائع کردہ نذر صابری مقدمہ ص ۲

کی تہمتوں سے متہم کئے گئے اور قوام الدین ناصر بن علی ابوالقاسم درگزینی کے حسد کا نشانہ بنتے تو قید خانے میں اپنی آنکھی کتاب "شکوی الغریب عن الاوطاں الی علماء بلدان" اپنی برات کے سلسلے میں تحریر کی اور اسی میں اپنی ان تصانیف کا ذکر کیا جو اس وقت اور اس حالت کرب و محنت میں ان کے حافظے میں آئیں اگر ایسا نہ ہوتا اور وہ ایک عام آدمی کے مانند فطری موت سے ہمکنار ہوتے تو شاید ان کی اکثر تصانیف سے ہم سب نا آشنا ہوتے اور وہ تصانیف بھی امتداد زمانہ کے ہاتھوں دوسرے اشخاص سے منسوب ہوتیں۔ ڈاکٹر ٹہمن کریمی رسالہ بیزاداں شناخت کے دیباچے میں تحریر کرتے ہیں:

”معروف ترین مصنفات عین القضاۃ کی تصانیف میں

عین القضاۃ کتاب نبہۃ الحقائق معروف ترین تصانیف

نبہۃ الحقائق ہے جو (کسی وجہ سے) امst کہ ہمہ تہبیدات معروف

گردید و دیگر شکوی الغریب تہبیدات کے نام سے معروف

کردیں نگاشتہ واذ آں یاد کریم

وہ پھریں رسالات فارسی دیگری

است اذ اذ جملہ رسالہ بیزاداں

شناخت“

ہے اور اسی طرح کے دوسرے

فارسی رسالے (عین القضاۃ کی

تصانیف)، یہیں میں سے

ایک رسالہ بیزاداں شناخت ہے

لہ رحم فرنش ڈاکٹر احوال و آثار عین القضاۃ ابوالمعال عبد اللہ بن محمد المیانجی الہمدانی  
تہ ٹہران ۱۳۲۴ھ ص ۱۷  
تہ بہمن کریمی دیباچہ رسالہ بیزاداں شناخت ٹہران ۱۳۲۶ھ

ذیل میں عین القضاۃ ہمدانی کی اُن تصنیف کے نام دیتے جاتے ہیں جو ایران کے ارباب علم و تحقیق نے شائع کی ہیں اور جو معمولی کوشش کے بعد مطالعے کیلئے دستیاب ہو سکتی ہیں۔

- ۱۔ رسالہ یزدان شناخت۔ ڈاکٹر ہمین کریمی نے ۱۳۲۱ش میں تہران سے شائع کیا۔
- ۲۔ رسالہ لواح۔ ڈاکٹر حیم فرمنشن نے ۱۳۳۸ش میں تہران سے شائع کیا۔
- ۳۔ تہمیدات۔ احمد بن محمد کریم التبریزی نے ۱۳۳۲ش میں شیراز سے شائع کیا۔

۴۔ شکوہ الغریب عن الاوطان الی علیہ بلدان۔ محمد بن عبد الجلیل نے مجلہ آریا یک میں ۱۹۳۱ء میں شائع کیا۔

فارمین کے مطالعے کے لئے مذکورہ تصنیف اور دیگر تصنیف سے متعلقہ اقتباسات اس وقت پیش کئے جائیں گے جب عین القضاۃ ہمدانی کی تصنیف کے موضوعات، ان کے اسلوب تخلیقی رویے اور شخصی رجحانات کے بارے میں عرض کیا جائے گا۔ انشاء اللہ تعالیٰ۔ فی الوقت یہی عرض کرنا مقصود تھا کہ دجوہ کچھ بھی ہوں عین القضاۃ ہمدانی اپنی تصنیف میں اپنا نام اور شخصیت نمایاں کرنے کی جانب طبعاً مائل نہ تھے اور محض اسی ذاتی اور شخصی رویے کے باعث یہ مسئلہ پیدا ہوا۔

۵۔ تہمیدات یہ عین القضاۃ نے اپنے بورانام طاہر کیا ہے ملاحظہ فرمائیں احوال و آنہا۔ عین القضاۃ سطح ۱۲۵۰

۶۔ حضرت علی چویری داتا گنج بخش رحمۃ اللہ علیہ متوفی ۱۹۴۵ھ نے کشف المحبوب میں یہ تیفہ بیان فرمایا ہے کہ اخنام بست نہ کرنے کے باعث ایک صاحب نے ان کا دیوان اشیاع حصالہ اور درود سے صاحب نے ان پر تضییف منہاج الدن کو خود سے منسوب کر لیا تھا بنا بر س کشف المحبوب میں اخیوں نے اخنام تحریر کر دیا تھا اس قسم کے فتنے کا سد باب بوجائے ملاحظہ فرمائیں کشف المحبوب فارسی مت لابو لشہ



جس صورت حال سے دوچار اور جس روحانی اور ذہنی کرب میں مبتلا کر دیے گئے تھے  
اس میں حافظ کا ساختہ نہ دینا ایک فطری امر ہے، مستعبد ہرگز نہیں۔  
نذر صابری صاحب کے نزدیک رسالہ غایتہ الامکان عین القضاۃ کی تصنیف  
نہ ہونے کی ایک دلیل یہ بھی ہے کہ :

”بیہقی سے آبریز نہ کسی معتبر تذکرہ نگار نے بھی رسالے کو ان کی تصانیف میں  
شمار نہیں کیا۔“

نکن بے رضا بری صاحب کا یہ دعویٰ کسی حد تک درست ہوا ران کی تحقیق میں  
یہ اثرا بہت ہوا ہو کہ کسی معتبر تذکرہ نگار نے رسالہ مذکور کو عین القضاۃ ہمدرانی سے منسوب  
نہیں کیا یعنی ایک انتہائی معتبر اور موثق شہادت حضرت شاہ رفیع الدین دہلوی رحمۃ اللہ  
علیہ مسیح اللہ کی ضرور دستیاب ہے جنہوں نے رسالے کا مطالعہ کیا اور اپنی تصنیف  
”تمکیل الازمان“ میں اس کا ذکر اجمانی طور پر کیا ہے شاہ صاحب فرماتے ہیں :-

|                                 |                                                                    |
|---------------------------------|--------------------------------------------------------------------|
| والصوفیۃ شاهد دافی کل موطن      | صوفیہ نے خیب و شہادت کے                                            |
| من الخیب والشہادت زماناً        | ہر مقام پر زمان و مکان کا دہ                                       |
| و مکاناً غیر مافی موطن آخر فصلہ | شہادہ کیا جو دوسرے مقام کے                                         |
| عین القضاۃ فی ارسالۃ            | خلاف تھا اس کی تفسیں                                               |
| الزمانیۃ والمکانیۃ و سکت عنہ    | عین القضاۃ نے رسالہ زمانیہ                                         |
| اذ الغرض مجرداً لتمثیل لالقصد   | و مکانیہ میں کبے اور میں اس                                        |
| الی تکمیل امرہ“                 | سے خاموش رہا کیونکہ مقصدِ محض<br>تمثیل ہے معاملے کی تحقیق کا ارادہ |

نہیں ہے۔

حضرت شاہ رفیع الدین دہلوی رحمۃ اللہ علیہ کی اس شہادت کے بعد صابری صاحب کی مذکورہ بالادلیل میں کوئی وزن نہیں رہتا۔ جہاں تک رسالے کے نام کا تعلق ہے کہ شاہ صاحب نے اس کا نام زمانیہ و مکانیہ تحریر کیا ہے شاید نام لکھنا شاہ صاحب علیہ الرحمۃ کا مقصود نہ ہو بلکہ ان کے پیش نظر موضوع اور فن کی نشاندہی ہو یعنی اس موضوع اور فن پر عین القضاۃ کا رسالہ بھی ہے اور اس کی یخوصیت ہے بہر حال حضرت شاہ رفیع الدین دہلوی علیہ الرحمۃ کی شہادت کی کسی طرح تعبیر و تاویل کی جائے یہ دعویٰ یقیناً بے جان ہو جاتا ہے کہ یہی سے آربی تک کوئی شہادت عین القضاۃ ہمدانی کے حق میں نہیں ملتی۔

مذکورہ بالاسطور میں صابری صاحب کے اس دعوے کا جواب بھی مل جاتا ہے جو انہوں نے شیخ تاج الدین محمود اشنوی کے حق میں دلیل آخر کے طور پر پیش کیا ہے۔

”اور (جب تک) تذکروں میں مولانا جامی سے وقیع ترشہادت ہاتھ نہیں آئی پاسدارانِ روایاتِ تحقیق اور گوہر شناسان آثار عتیق رسالہ غایۃ امکان کو بلا خوف تردید شیخ محمود اشنوی کی تصانیف میں شمار کرتے رہیں گے۔“

شاہ رفیع الدین دہلوی رحمۃ اللہ علیہ کی شہادت دستیاب ہونے کے بعد جبے کسی صورت غیر معتبر قرار نہیں دیا جا سکتا بہر حال ”پاسدارانِ روایاتِ تحقیق“ اور ”گوہر شناسان آثار عتیق“ کے لئے ایک لمحہ فکریہ تو ضرور پیدا ہو جاتا ہے۔

عین القضاۃ ہمدانی کے سلسلے میں صابری صاحب نے ایراد کا ایک اور پہلو بھی پیش کیا ہے اس ایراد کے اصل مورود ڈاکٹر حیم فرمنش اور ان کا تحقیقی مقالہ ”حوال و آثار عین القضاۃ ہمدانی“ میں سوئے ظن ویسے بھی ایک اخلاقی عیب ہے اور اس کا کوئی

محل بھی نہیں ہے لیکن بظاہر ایسا معلوم ہوتا ہے کہ صابری صاحب نے ڈاکٹر جیم فرمنش کے اس مقالے کا مطالعہ نہیں فرمایا ہے کیونکہ ان کے مقدمے میں اس مقالے کے مندرجات کا کوئی خواہ موجود نہیں ہے بہرحال اس سلسلے میں وہ فرماتے ہیں :

”احمد منزدی نے اپنی فہرست میں غایتہ الامکان کا مجلل تعارف کرتے ہوئے لکھا ہے کہ یہ رسالہ عین القضاۃ سے بھی منتبہ ہے۔ ان کا اشارہ غالباً ڈاکٹر جیم فرمنش کی کتاب ”احوال و آثار عین القضاۃ“

کی جانب ہے جس میں موصوف نے غایتہ الامکان کو نوبی صدی ہجری کے ایک نسخے کی بنیاد پر عین القضاۃ کی تصنیف میں شامل کر دیا ہے۔“ لیکن ڈاکٹر فرمنش کو اگر ایران ہی میں موجود اس کے دوسرے نسخوں کا علم ہوتا تو وہ بھی رسالے کو عین القضاۃ کے دامن سے وابستہ نہ کرتے“ ”وہ افسانہ پر چلنے والوں کی داستان ختم ہوئی۔ سابق الذکر ۲۶

نسخوں میں سے صرف ۵ نسخے جیسا کہ تفصیلاً مذکور ہوا، خواجہ روزبهان شیخ عین القضاۃ اور سید علی ہمدانی کی جانب غلط انتساب کا شکار ہوئے ہیں۔ باقی ماندہ ۲۱ میں سے ۱۲ خود کو شیخ اشنوی کی تصنیف قرار دیتے ہیں اور ۸ ایسے ہیں جو اپنے مصنف کے بارے میں خاموش ہیں (نسخہ ترنسکریپٹ سے متعلق بجز عنوان کو معلوم نہیں) اشنوی کو اپنا مصنف ظاہر کرنے والے نسخے نہ صرف تعداد میں زیادہ ہیں بلکہ تم قدمیم اور معتبر نسخوں کا تعلق بھی اسی گروہ سے ہے۔“

صابری صاحب نے جو معیار کسی تصنیف کے اصل مصنف کی دریافت کے سلسلے میں قائم کیا ہے ہو سکتا ہے ڈاکٹر حیم فرمنش کے پیش نظر نہ وہ عیار ہوا اور نہ معیار ہو، ویسے بھی صابری صاحب نے غایۃ الامکان کے خطی نسخوں کی کثرت کا جن میں اسکی تصنیف کی نسبت شیخ اشنوی سے دی گئی ہے جو معیار قائم کیا ہے وہ معیار بذات خود اصل مصنف کی دریافت کے لئے ناکافی ہے۔ ایسی صورت میں جب کسی تصنیف کے مصنف کے سلسلے میں متضاد بیانات ہوں تو محقق خطی نسخوں کی تعداد کی کثرت و قلت پر فیصلے صادر نہیں کرتے بلکہ یہ بھی دیکھا جاتا ہے کہ ان مصنفین نے متنازعہ تصنیف کے علاوہ کچھ اور تصانیف بھی تحریر کی ہیں ان تصانیف کو سامنے رکھ کر ہی اسلوب، شیوه، بیان، روشن اہماء، مخصوص لب و لہجہ اور آہنگ تحریر پر غور کیا جاتا ہے اور محقق ان تمام امور میں کیسا نیت اور ہم آہنگی دریافت کرنے کے بعد اپنی رائے کا اہماء کرتے ہیں پھر اہل نظر اس کی توثیق یا تردید کرتے ہیں ڈاکٹر حیم فرمنش خود اہل زبان ہیں۔ فارسی زبان و ادب کے ارتقاء اور تغیرات سے آشنا ہیں نیز وہ تو اور وجدانی سطح پر فارسی نظم و نثر کے سبک کا شعور رکھتے ہیں اور انہوں نے اپنے تحقیقی مقالے میں عین القضاۃ کے خاص اسلوب اور سبک پر ایک باب بھی قائم کیا ہے جس میں انہوں نے عین القضاۃ کے خاص اسلوب کو ۲۸ خصوصیات کا ذکر کیا ہے۔ عین ممکن ہے کہ غایۃ الامکان کے بارے میں یہی معیار ان کے فیصلے کی بنیاد ہو۔ تاہم ڈاکٹر فرمنش کو اپنی ترجیح کے اس اب پر ضرور روشنی ڈالنی چاہیے تھی جو انہوں نے اپنے مطبوعہ مالے کے دیباچے میں نظر انداز کر دی ہے لیکن اس سہو کے باوصف ان کی تحقیق کی ہمیت اپنی جگہ قائم ہے۔ دوسری جانب صابری صاحب پر بھی لازم تھا کہ اس نوع کے

تقابلی مطابعے کی کوئی نیچ پیدا کرتے اور پھر کسی فیصلے کی جانب قدم اٹھاتے مخصوص قرعہ ڈالنے سے ایسے نازک امور طے نہیں ہو جاتے۔

صابری صاحب نے یہ بھی تحریر فرمایا ہے :

«نیز نظریہ مکانِ الہی جو بعد میں رسالے کا موضوع بنا۔ عین القضاۃ کے معاندین کی نگاہ کی خردہ گیری سے کیسے پت سکتا تھا، خاص کر جب کہ اس کا قائل پہلے ہی ہدف تکفیر رہ چکا ہو۔ نیز ابن سقا بغدادی کے سانحہ از نداد کا ذکر اور رسالے کا واضح طور پر جدا گانہ طرز نگاشش وہ داخلی دلائل و شواہد ہیں جو شیخ عین القضاۃ ہمدانی کی طرف رسالے کے انتساب کی دامتہ تردید کرتے رہیں گے۔»

ان سطروں سے صابری صاحب کا نقطہ نظر اور مافی اضمیہ واضح نہیں ہوتا۔ بہر حال جو کچھ سمجھ میں آیا ہے اس کی بنابر عرض کیا جاتا ہے کہ صرف مخصوص رسالہ غایبتہ الامکان کے حوالے سے عین القضاۃ ہمدانی موردا الزام قرار نہیں دیے گئے۔ اگرچہ خود ان کے قول کے مطابق شورجت اور کوردل حاصل لفظ مکان پر بھی بھٹکے ہیں جو اتنائے گفتگو میں عین القضاۃ کی زبان پر آیا جس کا مکمل تقبیاس آئندہ پیش کیا جائے گا بلکہ ہبھیت مجموعی ان کی تصانیف میں جن خیالات، تصورات اور نفسی میلانات کا اظہار ہے حاصل ہیں اس پر نہ درہ اڑ دختہ ہونے میں اور سکون الغیب اس کا بین ثبوت ہے۔

ابن السقا، بغدادی کے ازداد سے عین القضاۃ ہمدانی کی ڈاف رسالے کی دامتہ تردید کا جو تعلق ہے اسے صابری صاحب نے واضح نہیں کیا اور نہ عبارت تے اس

کامفہوم قاری کی گرفت میں آتی ہے، ہو سکتا ہے کہ ٹائپ میں چھپائی کا کوئی نقص ہو  
بہر حال یہ واقعہ تو بذات خود عین القضاۃ ہمدانی کی تائید میں جاتا ہے کیونکہ یہ واقعہ تو  
خود ان کی زندگی میں واقع ہوا ہے اور عین القضاۃ نے اپنے رسالے میں کہا بھی یہی  
ہے کہ :

اگر یک دلیل از دلائل توحید میں سے ایک  
دلیل بھی اس پر (ابن السقاء  
بغدادی پر) روشن ہوتی تو اسے  
ہرگز اور ایس واقعہ نیفتادی ہے۔

اس واقعہ کی تفصیل ابن خلکان محدث ہنری و فیات الاعیان میں یوسف  
بن ایوب و حضرہ ہمدانی کے ذکر میں دی ہے :

و قدم بغداد فی سنۃ خمس عشرۃ  
او (یوسف بن وَحْرَه ہمدانی)  
و خمساً تَسْعَةَ وَحَدَّثَ بِهَا، وَعَقَدَ  
بِهَا مُجْلِسَ الْوَعْظَابَ الْمَدْرَسَةَ  
الْمُظَاهِمِيَّه وَصَارَفَ بِهَا قَبْوَلَه  
عَظِيمًا "مِنَ النَّاسِ، قَالَ  
ابو الفضل صافی بن عبد اللہ  
الصوفی ایشیخ الصالح حضرت  
مجلس شیخنا یوسف المهدانی  
فی النظایمیه و کان قد اجتمع العالم  
فقام فقیہ یعرف با ابن السقاء

واذاه ورسائل عن مسألة فقال  
لله الامام يوسف ! مجلس فاني  
أجد من كلامك رائحة الكفر و  
لعلك تموت على غير دين الاسلام  
قال ابو الفضل فاتفق انه بعد  
هذا القول بمدة قدم رسول صراني  
من ملك الروم الى الخليفة  
فضى اليه ابن السقاء وسئل  
أن يصحبه و قال لا يقع في أن  
أترك دين الاسلام ودخل في  
ديكم فقبله النصري وخرج معه  
القسطنطينية والتحق بملك  
الروم وسأله دنات على النصريه  
ایک دنیا جمع ہو گئی تھی تو  
ایک فقیہ کھڑا ہوا جوابن السقاء  
کے نام سے مشہور تھا اور اس نے  
آپ کو ایذا دی اور ایک مسئلے  
کے متعلق سوال کیا تو اس سے  
امام یوسف نے کہا بیٹھ جاؤ میں  
تمہارے کلام سے کفر کی بُجھوس  
کرتا ہوں اور بُسکتا ہے کہ تمہاری  
موت دین اسلام کے علاوہ کسی  
اور دین پر بُجا ابو الفضل فرماتے  
ہیں کہ ایسا اتفاق ہوا کہ اس واقعہ  
کی کچھ مدت کے بعد شہنشاہ روم  
کی طرف سے خلیفہ کے پاس  
ایک نصري قاعده آیا تو ابن السقاء  
اس کے پاس گیا اور اس سے  
درخواست کی کہ اسے اپنے ساتھ  
لے چلے اور اس نے اس سے کہا  
کہ نیمرے دل میں یہ بات آرئی  
ہے کہ میں دین اسلام پھیوڑ دوں  
اور تمہارے دین میں داخل ہو  
جاری بقیہ مدت ہے و ت ۱۴۸

جاوں نصرانی نے اس کی بات  
قبول کر لی اور وہ اس کے ساتھ  
قطنه نبیہ چلا گیا شہنشاہ روم سے  
وابستہ ہو گیا نصرانی بن گیا، اور  
نصرانیت پر اسکی موت واقع ہوئی۔

اگر بالفرض محل یہ تسلیم کر لیا جائے کہ رسالہ غائبۃ الامکان شیخ تاج الدین محمود  
اشنوی رحمۃ اللہ علیہ کی تصنیف ہے تو یہ واقعہ نذر صابری صاحب کے قیاس کے مطابق  
کہ شیخ اشنوی چھٹی صدی ہجری کے اواسط میں پیدا ہونے ہوں گے۔ ان کی ولادت  
سے تیس چالیس سال قبل ہونا چاہیئے کیونکہ ابن خلکان نے واقعہ کا وقوع ۱۵۷۰ھ  
میں بیان کیا ہے۔ اس اغیار سے کسی شخص نے شیخ اشنوی سے ابن السقا، بعدادی  
کا واقعہ بیان کیا ہوگا۔ اصولاً جیسا کہ ہمارے ہاں علم حدیث اور روایت حدیث  
کے زیر اثر طریقہ رہا ہے شیخ پر لازم تھا کہ وہ رسالے میں مانع علم کو ظاہر کرتے کیونکہ  
ان سے قبل اور ان کے بعد اکابر کی یہی روشن رہی ہے اور حرم و احتیاط کا تقاضا بھی  
یہی ہے ابن خلکان کی بدی یہی مثال موجود ہے انہوں نے اپنے راوی کا نام ظاہر کر دیا  
ہے۔ کون ہے جو شیخ اشنوی کے بارے میں یہ یہ دگمانی کرے کہ انہوں نے اکابر کی  
راہ سے روگردانی کی اور حرم و احتیاط سے کام نہیں لیا یہیں رسالے میں جس نجھ سے  
اس واقعہ کو فلمبند کیا گیا ہے اس سے یہ حقیقت کہیں ظاہر نہیں ہوتی کہ صاحب  
رسالہ کی اطلاع کا مانع کیا ہے اور اس کا راوی کون ہے بلکہ عبارت کا طور اسی قسم کا  
ہے کہ لکھنے والا اس کا یعنی شاہد ہے اور وہ سوائے عین القضاۃ ہمانی کے کوئی دوسرा

نہیں ہو سکتا کیونکہ وقوع واقعہ کے وقت ان کی عمر ۲۳ سال تھی۔ وہ اور ابو الفضل صافی بن عبد اللہ اس کے راوی یہیں لہذا عین القضاۃ کو دائماً تردید کے بجائے دائماً تایید حاصل ہو گئی کہ وہی رسالہ "غایۃ الامکان فی درایۃ المکان" کے حقیقی مصنف ہیں جس عبارت کا مذکورہ سطور میں ذکر کیا گیا ہے وہ بھی ملاحظہ فرمائیں تاکہ جو کچھ عرض کیا گیا ہے اس کی توثیق ہو جائے۔

اوْقْتَلَمْ تَوْحِيدَ پَرْ دَلِيلَ لَاتَّاهَهُ  
وَتَسْكِيمَ دَلِيلَ تَوْحِيدِيَّهُ  
اوْرَظَاهُرَ كَرَتَاهَهُ کَهُ وَهُ تَوْحِيدَ پَرْ  
فَرَأَيْنَ نَمَایِدَ کَمُوقَنَ اسْتَ وَ  
يَقِينَ رَكْتَاهَهُ لَیْکَنَ اسَ کَا  
اَنْدَرُونَ بَشَکَ وَشَہْتَ آَگَنَهُ  
بَاطِنَ شَکَ وَشَہْہَیْنَ آَلُودَهُ هَنَّوَ  
وَابْنَ السَّقَا، بَغْدَادِیَ بَرْ كَنَارِ دَجَلَهُ  
اوْرَابْنَ السَّقَا، بَغْدَادِیَ نَ  
اِسْتَادَ وَصَدَ دَلِيلَ بَرْ تَوْحِيدَ وَ  
سَاحِلَ دَجَلَهُ پَرْ کَھَرَهُ بَوْکَرْ تَفْرِیزَهُ  
وَهَدَانِیَتَ حَقَ بُولَافَرْ خَوَانَدَ  
کَیِ اوْرَحَقَ تَعَالَیَ کَلَ تَوْحِيدَ اوْرَ  
پَسَ تَرْسَاشَدَ وَسُوْگَنَدَیَادَ کَرَدَ کَهُ  
وَهَدَانِیَتَ پَرْ پَےَ دَرَپَےَ سَوَ  
بَعْدَهُ هَرْ دَلِیلَیَ کَبَرْ تَوْحِيدَ گَفَتَهُ  
دَلَائِلَ دَیَیَ اسَ کَےَ بَعْدَ شَرِکَ  
اَمَ دَلِیلَیَ بَرْ شَالَثَ شَلَاثَ بَجَوَیْمَ.  
ہَوَّیَا اوْرَقَسَمَ کَھَا کَرْ کَبَا کَرْ اَبَ هَرْ  
اَگْرِیکَ دَلِیلَ اَز دَلَائِلَ تَوْحِيدَ  
ہَوَّیَا اوْرَدَشَنَ شَدَهُ بُودَیَ هَمَانَاَکَ  
مَیِسَ مَیِسَ نَدَیَ بَهَیَ تَمَیِسَ تَمَیِسَ  
ہَرَگَزَ اوْرَا اَیِسَ وَاقْعَنَیْقَادَیَهُ  
تَمِسَرَسَ پَرْ دَوَنَ گَاَگَرَ دَلَانَیَهُ  
مَیِسَتَ اَبَکَ دَلِیلَ نَبِیَ اَسَ پَرَهُ

روشن ہوتی تو اسے ہرگز یہ داقہ  
پیش نہ آتا۔

صابر کی صاحب نے طرز نگارش کی بات بھی ادھوری پھوڑ دی ہے طرز نگارش کی ایسی مثالیں جن سے عین القضاۃ ہمدانی کے صاحب رسالہ ہونے کی تردید ہو سکتی ہو پیش نہیں کی گئی ہیں بہر حال جب طرز نگارش کا پہلو زیر بحث آئے گا تو عین القضاۃ کی فارسی تصانیف کے اقتباسات جن کا گذشتہ صفحات میں وعدہ کیا گیا ہے پیش کئے جائیں گے جن کے مطابع سے قارئین پر ان تصانیف اور رسالہ مذکور کے طرز نگارش کی پکسا نیت اور مماثلت واضح ہو جائے گی انشا اللہ تعالیٰ لیکن اس سے قبل مذکورہ رسالے سے ایک اور داخلی شہادت پیش کی جا رہی ہے جس سے یہ بات یقین کی حذکر ثابت ہو جاتی کہ رسالہ "غایۃ الامکان فی درایۃ المکان" کے مصنف عین القضاۃ ہمدانی ہی ہیں۔

غایۃ الامکان کی دوسری داخلی شہادت جو عین القضاۃ ہمدانی کے حق میں ہے اور کسی طرح شیخ تاج الدین محمود رحمۃ اللہ علیہ پر منطبق نہیں ہوتی یہ ہے کہ شیخ تاج الدین محمود اپنا نئے زمانہ کے عناد اور حسد کے اس طرح ہدف نہیں بنے کہ ان کی تکفیر کی گئی ہو یا ان پر الحاد و زندقہ کی تہمت دھری گئی ہو۔ شد الازار اور نفات الانس جن کا حوالہ صابری صاحب نے بھی اپنے مقدمہ میں دیا ہے اس نوعیت کے ذکر سے خالی ہیں جب کہ اکثر نزکہ نگاروں نے اور حضرت سلطان المشائخ محبوبہ رحمۃ اللہ علیہ م ۲۵ھ کے ملفوظات میں عین القضاۃ پر کئے گئے مظالم کی نشانہ ہی کی ہے۔ یہاں شد الازار، نفات الانس، طائق الحقائق اور فوائد الفواد کے اقتباسات پیش کرنے کے بعد غایۃ الامکان کی وہ عبارت جسے شہادت ثانیہ کہا گیا ہے پیش کی جاتی ہے شد الازار میں مندرجہ ذیل حالات بیان کئے گئے ہیں۔

ہمیں کسی جگہ ان صاحب کے حالات زندگی کے بارے صحیح اور واضح معلومات حاصل نہیں ہوئیں لیکن بہت ہی قوی قیاس پر ہمارا خیال ہے کہ یہ شیخ تاج الدین اشتبہی شیخ صدر الدین محمد اشتبہی کے والد ہوں گے جن کا ذکر اس کتاب کے ص ۳۳ حاشیہ ۸ میں پہلے ہی آچکا ہے اور وہاں ہم نے ان کے بہت کم حالات صاف سے نقل کئے ہیں۔ کتاب "تحفۃ العرفان فی ذکر سید القطاب روزہ بہان" کی اس فصل میں جس میں شیخ روزہ بہان (متوفی ۱۲۷۴ھ) کے ہم عصران مشارخ کا ذرہ ہے جن سے شیخ کی کچھ ملاقات نہیں ہوئیں ایک متن حکایت ان میں ت است ایک بیان کے بارے میں جو شیخ الاسلام انان دلہیں محمود اشتبہی کے نام سے جو سو سو قن

تاج الدین اشتبہی۔ اطلاع درست روشنی از احوال ایس شخص درجاتی بدرست نیا دردیم دلی گلان میکنیم بطن بسیار قوی کہ ایس شیخ تاج الدین الاشتبہی باید پدر شیخ صدر الدین محمد اشتبہی سابق الذکر درص ۲۰۰ حاشیہ ۸ باشد کہ نقل از وصف شمرہ از احوال اور ادر آن جا ذکر نمودیم در کتاب "تحفۃ العرفان فی ذکر سید القطاب روزہ بہان" در فصل مشارخ کہ معاصر با شیخ روزہ بہان لقبی (متوفی در ۱۲۷۴ھ) بودہ اندولی با اول ملاقات نہ کرده بودہ اندھکایتی ممتنع راجح بیکی از ایشان موسوم شیخ الاسلام تاج الدین محمد اشتبہی نقل می کنند بروایت از پسر اد شیخ صدر الدین محمد اشتبہی کہ بواسطہ طول حکایت از نقل آں نہ ف نظر گردید در محل فصیح خوانی در

ان کے فرزند صدر الدین محمد اشنسی کی روایت سے نقل کی ہے، جسے بہ سبب طوال تصرف نظر کیا گیا ہے فصیحی خوانیِ محمل میں ۶۳۴ھ کے حالات کا ذکر کرتے ہوئے شیخ سیف الدین باخرزی متوفی در ۶۵۹ھ گوید کہ وہ خرقہ تبرک از دست شیخ تاج الدین محمود بن حداد الاشنسی پوشیدہ است لعہ ۔

کے تحت بیان کرتے ہیں کہ انہوں نے شیخ تاج الدین محمود بن حداد الاشنسی سے خرقہ تبرک (یعنی خلافت) پہنانا ہے۔

حضرت مولانا عبد الرحمن جامی رحمۃ اللہ علیہ متوفی ۸۹۱ھ نے سلطان محمد الدین طالبہ رحمۃ اللہ علیہ کے ذکر میں شیخ محمود اشنسی کے بارے میں تجویز فرمایا ہے۔

”چون وہی را وفات رسید در خشک اور فیروز آباد کے تلامذہ اندرون شہر ہرات تلامذہ خشک و فیروز آباد دفن کر دند و شیخ محمود اشنسی رحمۃ اللہ تعالیٰ کے صاحب رسالہ غایت الامکان فی معرفۃ الزمان و المکان سست در گنبد مقبرہ وہی مر فونست و ایں وہی المکان کے مصنف ہیں انہیں

شیخ محمود از اصحاب و تلامذہ  
مولانا شمس الدین محمد بن  
عبدالملک ڈیمی است محمد اللہ  
تعالیٰ کے از اکا برشاٹن و محققان  
ست و سخن درحقیقت زمال و  
تحقیق آں چنانچہ در مصنفات  
دیگر اکم یافت شود۔“

کے مقبرہ میں دفن ہیں اور یہ  
شیخ محمود مولانا شمس الدین محمد بن  
عبدالملک کے (الدران پر رحم  
فرماتے) شاگرد ہیں مولانا شمس الدین  
اکابر مشائخ اور محققین ہیں سے  
ہیں اور ان کی تصانیف میں  
زمان کی حقیقت اور اس کی  
تحقیق سے متعلق جو یا تیں بیان  
ہوئی ہیں دوسروں کی مصنفات  
میں کم ملتی ہیں۔

ڈاکٹر بہمن کریمی نے رسالہ یزدان شناخت کے دیباچے میں عین القضاۃ کے حالات میں تحریر کیا ہے :

وچھنیں در طالق الحقائق نقل  
از تاریخ یافی جزو حوادث سال  
(۵۲۵ ھجری) آمده است در  
ایس سال ابوالمعالی عین القضاۃ  
عبداللہ بن محمد بہدانی فقیہ علامہ  
اویب ویکی از کسانیک در بہوش  
و ذکاء باو مثل زده میشد کشتہ  
شد زمراد رخنا نش اشارت و  
اور اس طرح کا واقعہ تاریخ یافی  
سے (سال ۵۲۵ ھجری) کے  
وقایعات سے متعلق طریق  
الحقائق میں نقل ہوا ہے۔  
اس سال ابوالمعالی عین القضاۃ  
عبداللہ بن محمد بہدانی فقیہ علامہ  
اویب ویکی از کسانیک در بہوش  
و ذکاء باو مثل زده میشد کشتہ  
شد زمراد رخنا نش اشارت و

له جامی عبدالعزیز مولانا نعمات الانفاس مس حضرات القدس ص ۲۳۷ فوک شوراکیت ۱۰

میں مثال دی جاتی ہے قتل  
کر دیے گئے کیونکہ ان کے  
اقوال میں ایسے اشارات اور  
روز تھے جنہیں لوگ نہیں سمجھ  
سکے اور ان کی نسبت کفر و  
نذق سے کرتے تھے۔

روزی بود کہ مردم درخی یافتند  
وادر بخز و نذق نہ نسبت می  
کر دند”

بندے نے عرض کیا کہ مکتوبات  
عین القضاۃ ہمدانی بھی بڑی اچھی  
کتاب ہے لیکن پوری طرح  
گرفت میں نہیں آتی۔ فرمایا یہ  
ٹھیک ہے انہوں نے اسے  
ایک خاص حال میں لکھا ہے  
اور ایک خاص وقت میں جو  
ان پر آتا تھا اس میں اسے لکھا  
ہے بعد ازاں آپ نے زبان  
مبارک سے ارشاد فرمایا کہ وہ  
چھپیں پرس کے تھے کہ انہیں  
جلادیا گیا اس عمر میں یہ عجیب  
و غریب کارنامہ قوت جوانی

”بندہ عرض داشت کرد کہ  
مکتوبات عین القضاۃ ہمدانی  
ہم نیکو کتابیست ولی بتامی  
ضبط نہی شود فرمود آری کہ آں  
را از سر حال بنشتہ است  
از سر وقت کہ اور ابود بشتہ  
بعد ازاں بر لفظ مبارک راند کہ  
اویست و پنج سالہ بود کہ اور ا  
بو ختند۔ عجب کاری دراں  
سن کہ غایت قوت جوانیست  
اور اچندران شغل و تعلق سچ  
بود بس عجب کاری بود آئں“

کی انتہا ہے۔ انہیں حق تعالیٰ  
سے اس درجہ تعلق اور اس کی  
ذات میں اتنا انہماک تھا یہ  
ان کا عجیب و غریب کارنامہ  
بے۔

غایتہ الامکان کی تصنیف کا سبب بیان کرتے ہوئے صاحب رسالہ نے وہ  
حقیقت بھی ظاہر کر دی ہے جو ان کے اور معاندین کے مابین باعث نزاع بنی اور اس  
رسالے کا موضوع بھی ہے :

|                                     |                                   |
|-------------------------------------|-----------------------------------|
| ایک دفعہ بر سیل تذکرہ جب            | ”وقت در اشنازی سخن و حالتی گرم    |
| گفتگو زور دوں پر تھی بہاری          | بر زبان مابر فت که لفظ مکان       |
| زیان سے نکل گیا کہ لفظ مکان         | در اخبار آمدہ است آس را           |
| چونکہ احادیث میں آیا ہے اس          | انکار نباید کر دو لیکن مکان ہر    |
| کا انکار نہ کرنا چاہیئے لیکن ہر چیز | چیزی ببا یہ شناخت تا تشییہ        |
| کے مکان کو جاننا پہچاننا چاہیئے     | اذ راه بر خیزد، پس جماعتی         |
| تاکہ تشییہ کا گمان باقی نہ رہے      | کور دلاں دشوار بختیاں از سر       |
| بس یہ کہنا تھا کہ شور بختوں اور     | تعصّب و حسد و غناد و حجود         |
| کور دلوں کی ایک جماعت نے            | ایں کھرہ راست آدمیز کر دندو       |
| تعصّب اور حسد، عناد اور             | برنجانیدن مامیاں در بستند         |
| انکار کی راہ سے اس بات کو           | و رقم تشییہ بر ما کشیدند و پتکفیر |

لہ یہ ترجمہ ہے و فیسر گدھ سردار کے فوائد الفواد کے ارد ارد ترجمہ سے نقل کیا گیا ہے صفا  
لایہ زنگہ ۱۹۷۴ء مطبع دوم

ما حکم دادند و فتوی دادند تا  
 ناچار از بہر اٹھا رہائی ساخت  
 خود از غبار تشییه ایں مخدوده  
 عذر ارا بر آس عینیان علم  
 طبیعت عرض بایست کرد  
 دایس یوسف با جمال را بدال  
 کور دلائل جلوه بایست داد<sup>۱</sup>  
 دستاویز بنا یا اور ہمیں تکلیف  
 پہنچانے پر کمر بسته ہو گئے اور ہم  
 پر تشبیہ کا لازم اور کفر کا حکم  
 لگایا اور فتوی دے دیا۔ تب  
 مجبوراً اپنی ذات کی برائی  
 کے لئے اس پرده نشین دو شیرہ  
 کو تشبیہ کے غبار سے نکال کر  
 ان نامرد طبی والوں پر نظاہر کرنا  
 پڑا اور اس یوسف پر جمال  
 کا جلوه ان کور دلائل کو دکھانا پڑا۔

جیسا کہ اس سے قبل عرض کیا جا چکا ہے اور اب پھر تسلسل مضمون کے خیال  
 سے اعادہ کیا جاتا ہے شدالازار اور نفحات الانس کے بیان کے سے کہیں یہ بات  
 ظاہر نہیں ہوتی کہ شیخ محمود اشنوی پر تکفیر کا حکم اور الحاد و زندقہ کا فتوی عائد کیا گیا ہو  
 اگر ایسا ہوتا تو ابوالقاسم معین الدین جنید شیرازی اور مولانا جامی علیہ الرحمۃ اس امر  
 کی نشاندہی ضرور کرتے علاوہ ازیں کسی محقق نے بیشمول سید نفیسی شیخ محمود اشنوی پر  
 کفر کے فتویے یا علمی نزع کا ذکر نہیں کیا ہے ان حالات میں وہ شخص کون ہو سکتا ہے جس  
 پر اس کے دین معتقدات کی بنا پر کفر کا فتوی صادر کیا گیا ہو اور وہ اپنے معاندین کے  
 بے جا از امات کا ذکر کر کے اپنی برائی کے مسئلے کے مال و مامالیہ پر ایک رسالہ تصنیف

کرے، ظاہر ہے کہ وہ عین القضاۃ ہماری ہی ہو سکتے ہیں جو اپنی برملا گئی اور حقیقت یابی کے جرم میں دار پر پڑھائے گئے اور پھر ان کے تن مردہ کو پردازش کر دیا گیا۔  
بنا کر دن خوش رسمے پر خاک و خون غلطیدن

خدار حمت کند ایں عاشقان پاک طینت را

صابری صاحب نے شیخ محمود اشنوی کے صاحب رسالہ ہونے کے سلسلے میں ایک اور قیاس حضرت سلطان المشائخ محبوب الہی رحمۃ اللہ علیہ کی نسبت سے ظاہر کیا ہے جس کی تتفصیل کا فرض ادا کرنا بھی ضروری ہے صابری صاحب فرماتے ہیں :  
”رسالہ کے اثرات کا اولین اظہار جو نوکِ فلم پر آیا، خواجہ محبوب الہی دہلوی ۲۹ کے ہاں ملٹا ہے۔ میر خوردنے سیر الابدیاء میں ان کی ایک تحریر نقل کی ہے جو دراصل اسی رسالے کا موجز و ملخص ہے لیکن اس میں کسی وجہ سے زمان و مکان الہی کے مباحث شامل نہیں ہیں۔ خیال ہے کہ یہ رسالہ آپ کو شیخ سمرقندی بدر الدین سے عاریتاً ملا ہو گا جو شیخ سیف الدین باخرزی کے خلیفہ اور بر صیریہ میں سلسلہ فردوسیہ کے موسس اعلیٰ ہیں۔“

الفاظ تحریر پر غور کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ اس پہلو کی حیثیت ایک احتمال تر نیادہ نہیں۔ ساری بات فعل اضافی شکی پختم ہوئی ہے اور قوت یقین سے ماری ہے حضرت سلطان المشائخ رحمۃ اللہ علیہ کے حالات اور ملفوظات کے مطالعہ سے معلوم ہوتا ہے کہ آپ نے عین القضاۃ ہماری کی تین تصانیف کو بالیتین ملاحظہ فرمایا ہے جن میں سے مکتوبات عین القضاۃ کا ذکر گزشتہ سطور میں آچکا ہے؛ دوسری تصانیف

لئے رسالہ یزدی شاخت سیاچہ سعی  
لئے غایت الامکان فی معرفت ازمان و المکان شائع کردہ نذر صابری مقدمہ ص۱

غاہتہ الامکان جس کا خلاصہ سلطان المشائخ رحمۃ اللہ علیہ کی تحریری یادداشتیں میں  
میر خود کرمائی (متوفی شے) ھو ملا اور جسے انہوں نے سیر الادلیاء میں ہعنوان نکتہ  
فضیلیت بر مکان بر مکان و زمان بر زمان و حقیقت زمان و مکان شامل کر دیا ہے  
تیسرا کتاب لواح عین القضاۃ ہماری ہے اس کی شہادت بھی سیر الادلیاء میں موجود  
ہے یہ فرمودات عشق کی خصوصیات اور اس کے ثمرات کے بارے میں ہیں لواح اور  
سیر الادلیاء کے اقتباسات بطور اثبات دلیل پیش کئے جاتے ہیں۔

| ملفوظ سلطان المشائخ رحمۃ اللہ علیہ | لواح عین القضاۃ ہماری             |
|------------------------------------|-----------------------------------|
| حضرت سلطان المشائخ قدس             | اے نچہ عشقہ بر شجرہ می پھیڈتا     |
| اللہ سرہ می فرمودا العشق آخر       | اور ازیخ بر می آردوندا دت         |
| درجات المحبت والمحبت اول           | اور ا در خود می آردنہ از          |
| درجات العشق و می فرمود کم          | عدا و تست و نہ از محبت، خود خاصیت |
| عشق از عشقہ اند۔ ایں عشقہ گیا      | او آنست کہ باہر شجرہ کہ دست       |
| است کہ در پا غہار وید و بر خت      | در مکر آردا در ازیخ بر آ آر د     |
| بر رود۔ ادل یخ خویش در زمین        | ہمچنیں عشقہ عشق بر شجرہ نہاد      |
| سخت کند پس شاہنہا بر آر دوب        | روح عاشق ازاں می پھیڈتا اور ا     |
| در خت پیچہ ہمچنیں می رو دتا        | ازیخ ہستی بر آر دو لطافت اور ا    |
| جملہ در خت را فر اگیر دو چنانش     | در خود آر دزیرا کہ خاصیت او       |
| در شکنجه کشد کہ نمی در میان رگہانی | آنست کہ باہر کہ در آ میزد خون     |
| او پر یزد۔ اور ابا کس عداوت        | در خت نمانہ بر دبادی کے باسطہ     |

نیست و محبت ہم نہ ہر اثر کہ  
 آب دہوائی آں بد اس درخت  
 ظاہر کند بخا صیت وجود کند نہ  
 می رسدا تاراج کند تا انگاہ کد رخت  
 باختیار د آنک عاشق را در عشق  
 خشک شود و می فرمود چوں عشق  
 افتیار نمی ماند سیرا می معنی است<sup>لہ</sup>  
 در آدمی پیچہ د ازوی جد انشودتا  
 انسانیت را باطل نکند چنانکہ  
 عشقہ بر درخت پیچہ درخت  
 راخشک کند عشق بر آدمی  
 ہماں کند کہ عشقہ بر درخت<sup>لہ</sup>

حضرت سلطان المشائخ رحمۃ اللہ علیہ نے یہ تینوں تصانیف (مکتوبات ،  
 غایۃ الامکان ..... اور لواح) کس ذریعہ سے حاصل فرمائیں اس پر بغیر ثبوت  
 حکم کے قیاس آرائی اور گمان سازی تحقیق کے نقطہ نظر سے بے عیار ہے۔ محسن اس  
 قیاس سے کہ شیخ بدر الدین سمرقندی متوفی ۶۹۸ھ سے رسالہ غایۃ الامکان محبوب الہی  
 رحمۃ اللہ علیہ نے عاریتا لیا ہو گا کیا رسالہ شیخ محمود اشنوی کی تصنیف کس طرح ثابت  
 ہو سکتا ہے بلکہ اس سے تدوسرے قیاس کو تقویت ملتی ہے کہ عین القضاۃ کی یہ  
 تینوں تصانیف ایک جلد میں تھیں اور حضرت محبوب الہی رحمۃ اللہ علیہ نے انہیں  
 ایک ساتھ ملاحظہ فرمایا اور عین القضاۃ کے لئے کلمات خیرادا فرمانے جو گذشتہ  
 اقتباسات میں پیش کئے جا چکے ہیں یکن یہ قیاس بھی کس لئے کیا جائے جبکہ دلائل  
 سے یہ ثابت ہو چکا ہے کہ رسالہ غایۃ الامکان فی درایۃ المکان غیبۃ السنۃ ہمدانی

لہ رسالہ لواح عین القضاۃ ہمدانی سے ۱۲۳۳ شمسیہ احوال و آثار عین القضاۃ  
 شائع کردہ ڈاکٹر حسین فرمنش ہر ان ۳۳ سالہ ش

لہ سیرا الماد لیاء صلی

کی تصنیف ہے شیخ تاج الدین محمود اشنوی سے بلاشبہ منسوب کردی گئی ہے۔

## آفتاب آمد لیل آفتاب

اب اس مسئلے کا وہ پہلو جسے دانستہ طور پر مونخر کیا گیا ہے پیش کیا جا رہا ہے اور اس کی صورت یہ ہے کہ سب سے پہلے عین القضاۃ ہمدانی کی تصانیف کے موضوعات بیشمول غایۃ الامکان بیان کئے جائیں گے، ان کے تخلیقی روایتے کے بارے میں کچھ عرض کیا جائے گا بعد ازاں ان کے اسلوب، لب و لہجہ اور طرزِ نگارش پر گفتگو ہو گی اور ان کی تصانیف سے ایسی شالیں اور اقتباسات معہ غایۃ الامکان پیش کئے جائیں گے، جو ان کی طرزِ خاص کا منظر ہوں ساختہ ہی ساختہ یہ اعتراف بھی ضروری ہے احر قرائم السطور کو صاحب زبان یا زبان داں ہونے کا دعویٰ نہیں ہے مطالعہ کتب سے جو ذوق و شعور حاصل ہوا ہے اپنی علمی بے بینہ اعتنی اور کم مائیگی کے احساس کے ساختہ اہل نظر کی خدمت میں پیش کئے دیتا ہوں، رد و قبول کا فیصلہ بھی وہی فرمائیں۔

سب کے جو ہر نظر میں آئے درد

بے ہنسہ تو نے کچھ ہنسہ نہ کیا

عین القضاۃ ہمدانی کی تصنیفات کے موضوعات اگر مختصر لفظوں میں بیان کئے جائیں تو ایمانیات اور عشق و فنا یتیں ہیں۔ یہ ایک اصل ہے باقی سب اس کی فرع ہیں۔ ان کی تصنیفات میں سب سیت کم تباہیں یا رسالے شائع ہوئے ہیں اکثر تصانیف غیر شائع ہیں اور یہ بھی ممکن ہے کہ بعض نایا فت ہو گئی ہوں بہر حال ڈاکٹر حیم فرش نے مولفات عین القضاۃ میں جن تصنیفات سے استفادہ کیا ہے انہوں نے اپنے مقلے میں ان کا ذکر کر دیا ہے، علاوہ ازیں انہوں نے شکوی الغریب میں درج شدہ تمام تصانیف کی فہرست بھی فراہم کر دی ہے۔ یہاں ان تصانیف کی تفصیل پیش کی جاتی

ہے جن سے ڈاکٹر صاحب موصوف نے استفادہ کیا اور احقر اقم السطور نے بھی حسب استطاعت فائدہ حاصل کیا ہے :

اس رسالے کا موضوع معرفت الہی ،  
صفات الہی معرفت نفس اور بنوات  
و محیزات و کرامات میں ڈاکٹر بہن کریمی  
نے ۳۲۴ھ ش میں اسے تہران سے  
شائع کر دیا ہے ۔

یہ رسالہ حسب صراحت ڈاکٹر فرمنش  
مکتوبات میں شامل ہے اور تمہید سے  
مستبینہ ہوتا ہے کہ سلف صالحین کا  
مذہب اس کا موضوع ہے ۔

اس رسالے کو عین القضاۃ نے خواجہ  
احمد غزالی رحمۃ اللہ علیہ م ۱۵۴ھ کی  
تصنیف "سوانح" کی پیر دی میں تحریر  
کیا ہے اور عشق اور کیفیات عشق  
اس کا موضوع ہے ۔

امد بن محمد کریم التہرانی نے اس رسالے  
کو شیراز سے ۳۲۴ھ ش میں شان کیا

۱۔ رسالہ یزد اشناخت فارسی

۲۔ رسالہ جمالی فارسی

۳۔ رسالہ لواح فارسی

۴۔ تمہیدات فارسی

ہے اس کا موضوع حقیقت قرآن۔  
 طالب اس کے شرائط نبوت، ولایت  
 ایمان، افعال باری تعالیٰ، فرق اسلام  
 و ایمان، حقیقت نماز، زکوٰۃ، صوم و  
 حج، حقیقت عشق، حقیقتِ روح  
 بعض احادیث کی شرح ہے۔

ان کی تعداد ۱۳ ہے۔

حقیقت، توحید، حقیقت زمان و  
 مکان الہی اس کا موضوع ہے، ڈاکٹر  
 فرشش نے ۱۹۳۸ء میں تہران  
 سے شائع کر دیا ہے۔

نحو، خطی مملوکہ ڈاکٹر عہد وی، اس کا  
 موضوع اللہ تعالیٰ کی ذات و صفات  
 کا علم، حقیقت ایمان، نبوت و  
 قیامت ہے۔

اس رسالے کو محمد بن عبد الجلیل نے  
 ۱۹۴۲ء میں مجلہ آریاتیک میں شائع  
 کیا، رسالے کے آخر میں مذہب  
 سلف کے علاوہ اللہ تعالیٰ ایمان

۵۔ مکتوبات فارسی

۶۔ غایت الامکان فی درایت  
 المکان فارسی۔

۷۔ زبدۃ الحقائق عربی،

۸۔ شکوی الغریب عربی

اور اس کی صفات نیز ایمان بالنبوۃ

اور ایمان بالآخرۃ پر روشی ڈالی ہے۔

مذکورہ کتابوں کی تفصیل موضوعات سے یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ غایتہ الامکان فی درایتہ المکان بھی برادر تصانیف میں شامل ہے، غیریت اور اجنبیت کے داع ندامت سے نہ مسازنہیں ہے اس میں بھی گہرائی اور گیرائی موجود ہے جو عین القضاۃ کی تصانیف کا طرہ امتیاز ہے اور ان کے تخلیقی رویے کا پرتو بھی اسی شان اور انداز سے منعکس ہے جس طرح ان کی دیگر تصانیف سے عکس پریز ہے۔

عین القضاۃ کا تخلیقی رویہ کیا ہے؟ اس نتھے کو سمجھنے کے لئے یہ حقیقت مدنظر رہے کہ وہ علمی خانوادے کے حشم و پراغ تھے۔ ان کے والد بعدهُ قضاۃ مامور تھے نہ خود ان کا لقب عین القضاۃ علم و فضل پرداں ہے۔ علم ظاہر کی اس آرائشگی کے ساتھ ساتھ علم باطن کی دولت سے بھی انہیں حصہ ملا۔ وہ اپنے عہد کے دوڑبے شیوخ محمد بن حمودہ متوفی ۳۵۷ھ اور خواجہ احمد غزالی متوفی ۴۶۴ھ جہاں اللہ تعالیٰ کے صحبت یافتہ اور تربیت یافتہ تھے۔ نیز خود اپنے قول کے مطابق سوائے طلب فنا انہیں کوئی شغل نہ تھا۔ ایسا شخص جب ان تمام محسن کے ساتھ تصنیف و تایف کی جانب متوجہ ہو تو کیسے کیسے دل آویز دل کش عکس اس کے نوک خامد سے منعکس ہو سکتے ہیں اس کا اندازہ لگانا مشکل نہیں ہے۔ عین القضاۃ کی تایفات نہ محض علم خشک و تحریر بہ غذا کا پشتارہ میں اور نہ جذب عشق و درد وں میں کی ایسی پردازیں جو اہماد و ایمان پر مبنی ہوں اور قاری سرگشتنگی و توحش سے سرایمہ ہو جانے بلکہ ان کی تحریر وں میں مدد و شفافیت کا ایسا حسین امتزاج ہے جو قاری کے لئے باعث کشش ہے وہ بنی اسرائیل کو پر ایک عویشی

متکلم ہیں جن کا علم کلام معتزلہ کے مانند بے جا ورنہ شش ذہنی نہیں ہے بلکہ ایسی روشنی ہے جسے اقبال نے دانش نورانی کہا ہے۔ ان کی تصانیف میں بیشمول غایۃ الامکان ایسے حصے آتے ہیں جہاں محسوس ہوتا ہے کہ ایک شعلہ نور اعماق قلب سے نمودار ہوا ہے اور آن کی آن میں قاری کو استحقاب اور مسر توں کی کیفیات سے ہمکنار کرتا ہوا دربہت دور اپنی اصل سے واصل ہونے کے لئے فضائے بسیط میں گم ہو جاتا ہے۔ یہ عین القضاۃ کے تخلیقی عمل کا انداز درویہ ہے جس کے باعث صاحب طرز ادب کہلانے جانے کے مستحق ہیں۔ غایۃ الامکان اور لواحج سے دو اقتباس ملا جھٹ فرمائیں دونوں میں جذب باطن اور سوز دروں کی حد درجہ کیسا نیت اور ماشرت ہے۔

غایۃ الامکان :- "آری جاناتا کی گرد عالم پوئی و از زیر و بالا سخن گوئی خلاصہ وجود توئی و سرچشمہ شہود توئی، در وجود خود نگردنی نفسکم افلا تبصر و نتا ہرچہ در کل عالم اثبات کر دی در وجود خود عیاں بینی کہ فتوح و دولت تو اینجا است۔ بروای مسلمانی بر توکہ ایں فصل را مسلمان دار بیویش و حلم حرمت و حضور در پوش تا بدانی بل کہ یہ بینی کہ آنکہ ناگزیر قست در میان جان و دل قست لی۔"

رسالہ لواحج :- "عشق روی در خود آرد پس ہوشابہ است و ہم مشہود و عشق خود را شناسد پس ہم عارف است و ہم معروف، در ہوا خود پر دو شکار اذ عالم خود کند پس ہوشکار است و ہم صیاد، آنچہ باید ش در عالم خود یا بد پس ہم طالب است و ہم مطلوب، لظراف خود برندار د و بر کسی نہ گارد پس ہم قاصدا است و ہم مقصود" ۱

اہل نظر اس امر سے بخوبی واقف ہیں کہ لب و لہجہ قطعی طور پر ذاتی اور شخصی ہوتا ہے۔ تمیر نے اس شعر میں اسی حقیقت کو بیان کیا ہے۔  
ہم سے خوش زمزمه کہاں یوں تو  
لب و لہجہ ہے زار رکھے ہیں

انگریزی نقید میں ایک قول بہت معروف ہے، ناقدین ادب نے اسے بار بار دہرایا ہے "اسلوب شخص کا لباس نہیں بلکہ خود شخص ہی ہوتا ہے"۔ نیز اہل نظر اس راز سے بھی آشنا ہیں کہ لب و لہجہ وہ واحد خوبی ہے جس میں کسی طرح کی آمیزش کی تکمیل نہیں ہوتی اگر کوئی کوئی کی جائے تو فاعل کے پھوٹھپن اور بد سیقیگی کا اظہار کسی نہ کسی طور ہوئی جاتا ہے یہاں عین القضاۃ کے مخصوص اسلوب اور لب و لہجہ کی چند مثالیں، یزدان شناخت، مکتوبات، لواح، تہییدات اور غایتہ الامکان سے دی جاتی ہیں جن میں مکمل طور پر اسلوب کی ہم آہنگ اور لہجہ کا اشتراک نمایاں ہے۔

یزدان شناخت:- "و ایں جو هر علوی را کہ بدیں بزرگی بتودادہ اند  
اور اعلم و عمل بدرجہ فریشتگان مقرب میتوں رسانید و سعادت  
ابدی حضرت سرمدی حاصل می توں کرد۔ چرا بر ضد آن کنی دا اور ادرجہ  
سگ و خوک و گاؤ و خرسانی؛ و از بہرخوردنی و پوشیدنی و حبائی کر  
روزی چند بعارت نیشینی بے چارہ را درہلاک و شقادت ابدی انگنی؛  
کہ مرد بحقیقت آنسست کہ مردانہ وار روی بکار آں جہاں آور دچانک  
فردای روز قیامت اور انداشت نباشد و ایں حال رو جانی یعنی  
و یقین اور احصال آید فلکشناونک غطاںک فبرک الیوم حدیثہ"  
مکتوبات،۔ "و این قدر کہ در این چند مکتوب نو شتم اگرچہ سخت کو دکانہ

است عالمی بگردی و از یه کس یک کلمه از این نشنوی و تجربه از  
این نیز میکن که زیانی ندارد و از معانی صفات اذل هر کجا که دعوی میشی  
چیزی پرس و این نوشتہ ها پیوسته میخوان و چنان نکن که یکباره  
فرد میخوانی سرسری و از دست بدھی و بترس از این مکتوبها در دست  
نامستعدان نهادن مگر دانی که او را از این گفتشی است و بترس از آنکه  
این مکتوبها بهم دیگران را بود و ترا از آن یه نصیب نباشد،

رساله لواح <sup>۱</sup>، شهباز محبت از شجر عزت در پر پیده عرش رسید، عظمت  
دید در گزشت، بجزی ارسید و سمعت دید در گزشت بهشت رسید  
نعمت دید در گزشت، بخاک رسید محنت دید بروی نشست.  
کرم بیان از عالم خود ندا کردند و گفتند ای وصف پادشاهی ترا با خاک  
یکد رجه آشناي، خاک را از تو بچه نسبت روشنانی گفت او محنت من  
داردم من محبت نقطه که او بزر برد ارد و من در زیر دارم و عشق در محلی که  
اثبات یا بدر اور از بزرگند.<sup>۲</sup>

فضل، دیده عقل از دراک حقیقت عشق محب است عقل را قوت دید نور  
عشق نباشد زیرا که عشق در مرتبه ماوراء عقل است و خود در طوری دیگر عقل را قوت  
ادراک او نتواند بود عشق دریست در صدف جان نهان و جان در دریای قضا  
خویش کرده، عقل بر ساحل دریای قضا متوقف می شود و از خوف نهنجان بلا قدم  
پیش نتواند نهاد. ای درویش عقل استاد مکتب معاش و معاد است اگر قدم درین  
مکتب نهاد اطفال این مکتب با موقتن ایجاد عشق در کارش آرند عزیزی گفت است:

ابجد عشقت چوبیا موختتم  
کار غمت هم زغمت ساختم  
حاصل عشقت سخن بیش نیست سوختم و ساختم و توختم  
تهییدات :- "اول ما خلق اللہ توری، نور اور ابتداء و منشاء هم  
اختلافها و فسحتها کر دند که فطرت اللہ تعالیٰ فطر انناس علیہا لا تبدل لخلق اللہ  
ایں باشد دانم کہ ترا در خاطر آید کہ محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) را شرعاً شجرہ الہی می  
خواندیں چکونہ باشد اگر خواہی کہ شکت برخیز دنیک گوش دار اگرچہ  
از براہی ایں سخن خونم بخواهند سختن اما ہم درین خواہم داشتن و بتراک  
خود خواہم گفتتن دیگران چوں کہ درین خود بودند یا را وزیر گفتن نداشتند  
تهییدات :- دریغا کلامات آس جہانی را بالوح دکاند کو دکاں آور دم آس  
کس کہ ہنوز حرف نشاست خط مغلوبات را خواندن جہل بود و داشتن  
مغلوب ازوی تمنا باشد۔"

غایتہ الامکان :- خداوند ایں مخدود نبی را کہ ہزار سال است تابعجاپ  
عزت محجتب است و بمقاب نور از ویدہ اغیار مستور، برداشت  
مشاطہ مہیت و توفیق بر طالبان آخر الزماں جلوہ کن و تشنگان آخر الزماں  
را کہ در بیدایی تیرت سرگرداند برداشت ساقی لطف شریت فی  
فرست، عمر عالم با خرید آشرا ایں و ساں چوں ماہ از به کرام شاہان  
نام زدند ہی پادشاہا! ایں سر اعظم را و ایں بدل از م را چ بیانی روشن و شقی  
میں و میرہن مقویون گردان تابود کم گشتگان تیرے اور وافتادگان  
خواب انکار و میش صوتیاں کرد دریدان پو میں بندگان گرل عفت

گشته اند و خرمن عمل ریزه خود را آتش غیبت می سوزند و بیاد بدگانی برمی  
دہند بیور دلالت تو از دلالت جهالت پر ہندیا دلیل المحترين و بیا الرحم  
الراحمین <sup>لهم</sup>

روش تحریر اور طرز نگارش کی چند اور مثالیں ان تصانیف کے دیباچوں سے  
دی جاتی ہیں جن کی یکسانیت اور مثالکت اظہر من اشنس ہے۔

رسالہ جمای: بسم اللہ الرحمن الرحیم، بہترین چیز ہا شکراست مرقد ایا کہ  
دارندہ دوچہا نست و دانندہ آشکارا و نہا نست۔ بیس درود مصطفیٰ  
کہ سید ولد آدم سنت و رحمت ایس عالم است داں عالم۔ و بہ اہل  
بنیش کہ نور شریعت محمد اند و از جہت خدای تعالیٰ منصور و موصوداند۔

اما بعد می انکہ چوں اہل ضلالت بسیار کس اند و اجب دیدیم عنایت  
نمودن در بیان مذہبی کہ سلف صالح برآں بوده اند و خواص و عوام  
را بدان اقتدا فرموده اند و کتابی کردیم دریں معنی بتازی و رسالہ علائیش  
نام کردیم از بہر خزانہ مولانا تاج الدین علاء الدولہ و چوں از کتاب بپرداختم  
ایس رسالہ بیارسی بسا ختم از بہر پادشاه زادہ جمال الدین شرف الدولہ  
و ایں کتاب را نام رسالہ جمای کردیم و تفصیلش درسے فضل یاد کنیم  
ان شاء اللہ <sup>لهم</sup>

رسالہ یزدان شناخت: الحمد للہ رب العالمین و صلوٰۃ علی خیر خلقہ  
محمد وآل الاجمعین، چوں ایزد تعالیٰ از جناب قدسی ازلی و پرده غیب  
قدم، بندہ از بندگان خویش برگزید و لباس اسعادت و علیبت کرامت

در دی پوشاند و رقم اصطیفینا فی الدنیا برناصیہ او کشید، ظاہر ترین  
دلائل ایس غایت ولائج ترین وسائل ایس رعایت آس بود که در او ایل  
کار، متاسع و طیبات آس عالم بروی عرضه کند، داد و داش آن نصیبی کامل  
و حظی و افرشامل گردانند. پس آس گاه در میان حظام دنیا وزخارف ایس  
عالی کون و فساد اور ابیا گاه هند و بفیض علوی و تایید سماوی تحریکی و تنبیه‌ی  
کنند تا اور امحقق شود و یقین بداند که سعادت و کرامت سرمدی، سعادت  
و کرامت آس چهایست و نیم ملک حقیقی نعیم ملک چاودانی، نه  
سعادت ملک مجازی ایس جهانی. پس چون ایس ضعیف را ز مجلس  
عالی ایس حال معلوم بود و استعداد او و تحصیل شرف نفس می دیدم و  
صدق رغبت او بدالستن ایس علم ثریف دانستم، خواستم که تقریبی نمایم  
بحضرت او و تحفه سازم مجلس اورا، حقی گردانم که بالای ہم حق ہاست  
بلک قدرت بشری از رعایت ایس حق قاصرماند. ایس رسالت را  
بپارسی ساختم و تایس (زمان) از محققان حکما از متقدمان و متاخران  
مانند ایس نساخته اند. و ایس رساله را نام یزدان شناخت نہادم و  
بر سر باب قسمت کردم: <sup>لہ</sup>

تمهیدات: - بسم اللہ الرحمن الرحیم بسپاس خدای را که آفرید عالم  
رانه اذا اصلی و نہ بر مثالی واستعانت بگردگار معینی یعنی بسیاری او  
و مرادوی از آآفریدن عالم نه آس بود تا خود را منفعتی ازان حاصل  
گند یا مضرتی از خود دفع گرداند بلکه با فریبن پیدا کردن قدرت و ظاہر  
کردن علت راتاها قلاں توفیق دی راه یا بند و بداند که او سیحانه

تعالیٰ جی است و قدیم است و مرید است و سبیع است و بصیر است  
و شنکلم است و حکیم است و قادر است دباقی و بفعل اللہ ما یشاء  
و حکم ما بیشد. هرچه خواست کرد و هرچه خواهد کنده از طاعت مطیعان  
احدیت اور امکانی و آرائشی نه از معصیت عاصیان صمیمیت اور ا  
نقصانی و آلاشی. هر که طاعت کرد آن نشاری بود که بر سر خود کرد و هر که  
معصیت کرد آن تبری بود که بر پای خود زد. از تکاپوی آب و خاک  
مقدس است جلال او از گفتنگوی خلائق منزه است کمال اولم بیلد  
و لم بیلد و لم بیکن ل، کفواً احد. و صد هزار ای صلاة و صلوات و تجیات  
مبارکات به کا بیلد شریف در روح لطیف و خاک پاک آن صدر  
بیوت و تاج فتوت و ختم رسالت محمد مصطفی اصلی اللہ علیہ و آله و سلم  
پاد و بر خلق ای نامدار و فرزندگان دی که همه سادات ملت و مهتران  
شریعت اند و سلم تسلیماً کثیراً. اما بعد ایں کتاب راتہبیدات نام نہادیم  
دیده تہبید قسرت کردیم برای عارفان و ارباب تحقیق و اتفاقان معنی  
تادریس تاملی شافی کنند و تفکری صاف نمایند تا تذکری ایشان را حاصل  
گردان شاء اللہ تعالیٰ <sup>لہ</sup>

نایتہ الامکان :- "ا علم احسن اللہ تعلیمک و تفہیمک کہ چوں پادشاه عالم  
تعالیٰ و تقدس بہینہ خیری خواهد اور انجواد آشنا گرداند و بقرب خودش  
بینا کنند تا پیوسته از قرب او اندیشید و ہمارہ اور ابا خود و خود را با او بیند  
لا حرم حرمت و تعظیم صفت او گردد و اور اہرم راحت و انس می  
افزاید و دلتی از نوحاصل می شود و ہر شقاوت و حرمان کے بمرور در آن

راہ یافت از آں یافت کر خود را بوم و خط و خیال فاسداز حضرت  
 مقدس اود در شمر دند و بحجب غفلت از نواخت حضرت محجب گشتند  
 و صفت قرب بوم کر ایشان باطل نشود لیکن ایشان از دولت قرب  
 و فوائد آں محروم مانند و بسبب توهم بعد از آں حضرت هزار ایشان بی ادبی  
 دلبوالتعجبی از نہاد ایشان سر بر زد و مستوحجب عذاب گشتند والعیاذ باللہ  
 .. .. .. .. .. نویمیستم که صاحب دولتی از سر  
 در دو طلب دریں نوشتہ نگاه کند و ازیں کنخ معرفت برخوردار شود و ما  
 را بدعای خیر یاد دار داکنوں پیش از شروع در غوص ایں رساله فصلی در  
 توحید بنویسیم تا عاقل منصف را معلوم شود که تشبیه خود را روندگان  
 امکان ندارد چه در حیث شہود ایشان جز حق تعالیٰ پسچیز را خود وجود  
 نیست و نتواند بود پس حق تعالیٰ را بچه تشبیه کنند چون با او خود پسچیز  
 پسچیز نیست و ایں مجموعه راغبیتہ الامکان فی درایتہ الامکان نام کردیم  
 حق تعالیٰ ایں کتاب شریف را سبب نیادی ایمان و معرفت خواننده  
 و شنوندہ کناد و مارا فتنہ خلق و خلق را فتنہ مامگرداناد بلطفہ و کرم  
 و سعیتہ ۱

عین القناۃ کے اسلوب کی ایک خصوصیت مخاطبیت و مخاودہ ہے یہاں  
 تہمیدات مکتوبات اور غایتہ الامکان سے چند مثالیں پیش کی جاتی ہیں۔ یہ کہا جا سکتا  
 ہے کہ بہت سے ادیبوں نے پسندیدہ طرز کی تقلید کی ہے لیکن یہ منسلک تقلید کا نہیں اسلوب  
 اور ایک وہیجہ کا ہے۔ صاحب طرز کا اسلوب بھیش منفرد ہتا ہے اور جان پہچانا جاتا ہے  
 غائب کی مثال موجود ہے ان کی طرز میں جعلی غلبیں اور خطوط لکھ کر کئے لیکن اہل نظر

نے اپنے ذوق کامل کی بنا پر اصل اور نقل کا فرق محسوس کر لیا۔ غایتہ الامکان اور تہییدات سے جو مثالیں دی جا رہی ہیں ان میں بنیادی عضر لب و لہجہ ہے جس میں نقل یا تقلید کا امکان پیدا ہی نہیں ہو سکتا چند جملوں ہی میں بات بگڑ جاتی ہے جبکہ جایسے کہ پوری تصنیف کسی طرز اور لب و لہجہ کی تقلید ہو۔ اس اصول کے عرض کرنے کا مقصد صرف اتنلہ ہے کہ اگر شیخ محمود اشتوی نے غایتہ الامکان عین القضاۃ کے لب و لہجہ اور طرز کی پیردی میں تصنیف کی ہے تو یہ امکان حالات عقلی سے ہے بہر حال درج ذیل اقتباسات سے تمام امور واضح ہو جائیں گے:

تہییدات : ”ای دوست دین و طلب کلمات حق الیقین بدان کر از سوالات توجہ بخواہم گفتن یکی اللہ نور السموت والارض و دیگر اول ما خلق اللہ نوری سیم المؤمن مرآۃ المؤمن<sup>لہ</sup>“

”ای دوست اگر خوہ می کہ سعادت ابڑی ترا میسر شو دیک ساعت صحبت یک علوی رادریا ب تابدانی کہ علوی کیست؟“

”ای دوست اگر توجہ می کہ اشکال تمام حل شود بدان ہر مذہبی کہ ہست آنکہ مقرر و ثابت بود کہ قلب و بشریت بر جا بود و حکم و خطاب و تکلیف بر قابل است ما دام کہ بشریت بر جا باشد“

”کامل الدوام نوشتہ بود کہ در شہر میگویند کہ عین القضاۃ دعوی خدا میکند و بقل من فتوی میدادند۔ ای دوست اگر از تونیز فتوی خواہند تونیز فتوی بده من ہمہ را ایں وصیت می کنم کہ فتوی ایس آیہ

نويند وللہ الاسماء الحسنی فادعوبہا وذر والذین یلیدون فی  
 اسمائہ من خود ایں قتل درسماع بدعاوی خواہم ہے  
 مکتبات بـ جوان مرد اتائی ؟ در خدمت شرف شاہ چڑا خدمت خدا  
 تعالیٰ نکنی کر ترا و شرف شاہ را از قطرہ بیا فرید ہے  
 " ای عزیز اگر گویم شب دروز جز بمعصیت مشغول نیستی ربی " ۱۰  
 غایتہ الامکان بـ ای جوان مردی داں کہ ایں بیان کنو شست آمد کلید  
 گنج معرفت سـت کـہ بدست تـو دادم بلـکـہ درخزانـ اسرار بـکـرـتـ  
 کـہ بر تو کـشـادـم ۱۱

اـی جوان مرد اـگـر تو کـلـمـہ نـدـانـی شـنـوـدـبـبـبـتـنـگـ حـوـصـلـگـیـ عـلـمـ توـ  
 بـوـدـوـپـوـںـ بـرـاـنـ اـنـکـارـکـنـیـ وـگـوـئـیـ اـیـ خـوـدـنـیـسـتـ لـیـسـ بـجـالـ عـلـمـ تـنـگـ کـشـتـ  
 وـبـاـگـرـتـیـ ہـنـرـنـگـ شـدـ ۱۲

اـی جـوـانـمـرـدـ اـنـصـافـ نـیـ دـبـیـ آـخـرـ اـسـرـارـ صـمـدـیـتـ درـمـسـائـلـ  
 سـلـمـ دـرـہـنـ وـشـفـعـ وـاجـارـتـ چـیـزوـنـ مـحـصـوـرـ گـنـشتـ وـدـانـتـنـ آـلـ بـرـ  
 اـہـلـ آـلـ آـزـچـ سـبـبـ رـوـانـیـسـتـ وـچـکـوـنـهـ مـقـصـوـرـشـدـ اـیـ عـجـبـ ۱۳  
 تمام دـاـخـلـیـ اوـرـخـارـجـیـ شـوـاـہـدـ سـےـ یـہـ ثـابـتـ ہـوـاـکـہـ رسـالـےـ کـاـ اـصـلـ نـامـ غـایـتـہـ  
 الـامـکـانـ فـیـ درـایـتـ الـمـکـانـ ہـےـ اوـرـاـسـ کـےـ حقـیـقـیـ مـسـنـفـتـ نـیـنـ القـضـاـۃـ الـبـالـمـعـالـ  
 عبدـالـلـہـ اـبـنـ مـحـمـدـ الـمـیـاـجـیـ الـہـمـدـانـیـ ہـیـنـ اـسـ رسـالـےـ کـےـ عـلـاـوـہـ اـنـھـوـںـ نـیـچـھـوـںـ بـڑـیـ  
 نـیـسـ کـتابـیـسـ اوـرـبـھـیـ تـصـنـیـفـ کـیـ ہـیـنـ دـسـتـیـابـ تـصـانـیـفـ کـےـ مـطـابـقـ انـ کـیـ تـایـیـتـ

لـهـ اـحـوـالـ وـآـثـارـ بـعـینـ القـنـنـةـ مـ۲۵ـ لـهـ بـنـاـ مـ۲۶ـ وـاـضـاـسـکـ  
 سـعـیـتـ اـمـطـانـنـیـ رـاـیـتـ اـمـطـانـ سـکـ شـعـیـ اـیـشـاـ مـ۲۷ـ لـدـ بـنـاـ مـ۲۸ـ

کا موضوع ایمیزیات، معرفت نفس، معرفت روح اور عشق ہیں۔ وہ ۷۹۸ھ میں  
پیدا ہوئے اور ۷۲۵ھ میں قوام الدین ناصر بن علی ابوالقاسم درگزینی کے حسد  
عناد کا نشانہ بنے تختہ دار پر آویزاں کرنے کے بعد ان کے تن مردہ کو سپرد آتش  
کر دیا گیا۔ غالباً کسی کاتب یا کسی شخص کی غلطی پر سالم غایتہ الامکان شیخ تاج الدین  
محمد ابن فداد در حمۃ اللہ علیہ سے منسوب ہو گیا اور پھر مرور ایام کے سبب چند  
دیگر بزرگوں کے نام سے بھی رسالہ مذکور کو نسبت دی گئی۔ بالآخر داکٹر حیم فرنش  
نے جب اپنا تحقیقی مقالہ "حوال و آثار عین القضاۃ" مکمل کیا تو یہ رسالہ بھی دریافت  
ہوا اور انہوں نے اپنے تحقیقی مقالے کے ساتھ اس کو طبع کر دیا اس رسالے سے متعلق  
دیگر تفصیلات احقر اقلم السطور کے دیباچے یا مقدمے میں ملاحظہ فرمائے ہیں۔

اس مقدمے کی تکمیل کے سلسلے میں جناب فضل اللہ فاروقی صاحب نے  
جو آجکل ہمدرد دداخانہ دو قفت کے کتب خانے میں ہیں بے حد تعاون کیا اور  
ذاتی توجہ سے نوازتے رہے ان کا بہت ممنون ہوں۔ یا قات نیشنل لائبریری  
کے عملے نے احقر سے ہمیشہ تعاون کیا ہیں ان حضرات کے نام سے آشنا نہیں ان  
کا بھی پاس گزار ہوں۔ کراچی یونیورسٹی لائبریری میں اس رسالے کے ایک  
خطروٹ کی فلم موجود ہے ان کے اپنے ارج صاحب کا بھی شکر گزار ہوں کہ اس  
فلم سے نقل کرنے کے سلسلے میں کوئی دقت پیش نہ آئی جناب حکیم محمود احمد برکاتی صاحب  
جو اس احقر پر بہت زیادہ مہر یا نہیں اور شفقت فرماتے ہیں ان کی پاس گزاری  
کے لئے الفاظ کہاں سے لاوں اس مقدمہ کی تکمیل میں حکیم صاحب موصوف نے  
استعانت فرمائی۔ میں عربی سے قطعاً نا بلد ہوں جناب مولانا احمد عثمانی سابق پروفیسر  
اسلامیات گورنمنٹ کالج ناظم آباد نہیں میرے لئے عربی عبارتوں کے ترجمے کئے ان کے  
لئے بے حد ممنون ہوں۔ محترم محمد بشیر قریشی مالک قریشی آرٹ پریس ناظم آباد کراچی

نے کامل اخلاص اور ہر طرح کی مالی منفعت سے بے نیاز ہو کر اس تالیف کی طباعت کا ذمہ لیا اللہ تعالیٰ انہیں اس حسن پیش کی جزو لے خیر عطا فرما دے۔

آخرین اللہ تعالیٰ کے حضور میں دست بدعا ہوں بار الہا  
اگر یہ تحریر حسن نیت اور دیانت علم کے ساتھ نکھل گئی ہے اور اس سے لوگوں کو کچھ فوائد بھی حاصل ہوں تو اس ناچیز تحریر کو قبول فرمائیں اور اگر اس تحریر کے کچھ نقصانات ہوں تو آپ اپنے فضل و کرم سے اسے رفع فرمادیں اور اپنے اس عاصی و خاطلی بندے پر رحم فرمائیں اور اس کی خطا معاف فرمادیں۔ آمین

احقر  
لٹیف اللہ

پنجشنبہ ۲۷ شوال ۱۴۰۳ھ  
مطابق ۳ اگست ۱۹۸۲ء

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

وَبِهِ نَسْتَعِينَ رَبَّنَا - الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي لَا أَخْرَلَ وَلِيْتَهُ  
 وَلَا أَوْلَ لَا خَرِيْتَهُ وَلَا بَطَوْنَ نَظَاهِرِيْتَهُ وَلَا ظَهُورَ بِإِبَاطِيْتَهُ  
 وَلَا كَيْفَ لَذَاتَهُ وَلَا وَصْفَ لَصَفَاتَهُ وَلَا مَزَاجَ لَفَوْقِيَّتَهُ وَلَا عَلَاجَ  
 لَصَفَتَهُ وَلَا إِيْنَ لَمَكَانَهُ وَلَا حِينَ لِزَفَانَهُ وَلَا كَنَهُ شَائِنَهُ وَلَا حِيْثَ  
 حِيْثَ هُوَ وَلَا إِيْنَ إِيْنَ هُوَ وَلَا مَتَى حِيْنَ هُوَ هُوَ كَيْفَ هُوَ وَهُوَ كَمَا  
 وَلَا هُوَ إِلَهٌ وَلَا هُوَ بِلَاهٌ، ذَلِكُمْ اللَّهُ رَبُّكُمْ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَصَلَّى اللَّهُ  
 عَلَى مُحَمَّدٍ سَيِّدِ الْوَرَى وَنَبَّيِهِ الْمُصْطَفَى وَالَّهُ مَصَابِحُ الدِّجَى وَسَلَمَ  
 عَلَيْهِمْ تَسْلِيمًا كَثِيرًا، قَالَ اللَّهُ تَعَالَى، وَإِذَا سَأَلْتُ عَبْدَى عَنِّيْنِيْتَ  
 قَرِيبًا أَجِيبُ دُعَوَةَ الدَّاعِ وَقَالَ تَعَالَى وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ جُبُلٍ  
 الْوَرِيدَ - أَعْلَمُ أَحْسَنَ إِلَهٌ تَعْلِيمَتُ وَتَفْهِيمَكَ كَمْ جُوْنَ  
 پَادِشَاهِ عَالَمٌ تَعَالَى تَقْدِيسَ بَهْ بَنْدَهْ خَسِيرَى خَواهَدَ

اللہ کے نام سے شروع کرتا ہوں، جو بڑا ہمربان اور نہایت حرم والا (ہے)،  
 اور ہم اسی کی مدد کے خواستگار ہیں اسے رب (اسے) پورا فرمائے  
 ساری تعریف اس اللہ کے لئے ہے، جس کی اولیت کا آخر نہیں اور  
 جس کی آخریت کا اول نہیں اور جس کے ظاہر کا بظون نہیں اور جس کے بظون  
 کا ظہور نہیں اور نہ اس کی ذات کی کوئی کیفیت ہے اور نہ اس کی صفات کی  
 کوئی شرح ہے اور نہ اس کے فوق ہونے کی کوئی کیفیت ہے اور نہ اس کی صفت  
 یہ کوئی نفع ہے اور نہ اس کے مکان کا کوئی ٹھکانا ہے اور نہ اس کے زمان کی کوئی  
 گھڑی ہے۔ وہ ہے جیسا بھی ہے۔ وہ ہے جہاں بھی ہے اور وہ نہیں ہے۔ بجز اپنے  
 آپ اور وہ نہیں ہے لغیر اپنی ذات ..... ذاکم اللہ  
 ربکم لا الہ الا ہو دی ہے اللہ تھہا رب اس کے سوا کوئی عبادت کے لائق نہیں، اور  
 محمد صلی اللہ علیہ وسلم پر جو دنیا کے سردار عالی رتبہ اور برگزیدہ ہیں اور ان کی آل  
 پر جو اندھیری رات کے چراغ ہیں، اللہ تعالیٰ کا درد ہوا در ان پر بیت بہت  
 سلامتی ہو۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے، وَاذَا سَأَلَكُمْ عِبَادِي عَنِّي فَالْقُرْبَى اَجِيبُ  
 دُعَوَةَ الدَّاعِ (اور جب آپ سے میرے بندے میرے متعلق دریافت کریں  
 تو قریب ہی ہوں منظور کر لیتا ہوں عرضی درخواست کرنے والے کی) اور اللہ  
 تعالیٰ کا ارشاد ہے، نَحْنُ اقْرَبُ إِلَيْكُمْ مِّنْ جَبَلِ الْوَرِيدِ (اور ہم انسان کے اس قدر  
 قریب ہیں کہ اس کی رُگ گردن سے بھی زیادہ) اللہ تعالیٰ تمَّ كَوْلُمْ سِجْنَ اور فہم درست  
 عطا فرمائیں جان لو کہ پادشاہ عالم تعالیٰ و تقدس بندے کی بعلاتی چاہتے ہیں

اورا بخود آشنا گرداند و بقرب خودش بینا کند تا پیوسته از قرب او  
باندیشد و همواره اورا با خود و خود را باوبیند، لاجرم حرمت و تعظیم  
صفت ادگرد، د اورا هر دم راحت و انس می افزاید  
و دولتی از نوحاصل می شود و هر شقادت د حربان که بمرور در آل راه  
یافت از آل یافت که خود را بوهم خط او خیال فا سد از حضرت مقدس  
او دور شمردند و محجب غفلت از نواخت حضرت محجب گشتند و صفت  
قرب بوهم کرایشان باطل نشود لیکن ایشان از دولت قرب و فواید  
آل محروم مانند و بسبب توهم بعد از آن حضرت هزار آن بنی ادینی و  
بوا لمحبی از نهاد ایشان سر بر زد و مستوجب عذاب گشتند والعیاذ بالله.  
سؤال : اگر گوئی که ذات مقدس از همه صفات و سمات حدوث  
منزه است و مماسه و مقابله و مجازات ا جسام و حلول در ا جسام براد  
جایز نیست و حرکت و سکون و انتقال و تغیر و تقدیر و تبعیض را بذات او  
راه نیست و نه بصفات او، قرب پانز هشت و قدس او از همه عوارض  
حدشان چگونه فهم کنیم .

جواب : گوییم سرچه و هم بدان رسد و عقل آل را صورت کند و خیال  
آل را برانگیزد و فهم آل را دریابد ذات و صفات رب العالمین ،

تو اس کو اپنے آپ سے آشنا کرتے ہیں اور اپنے قرب سے بینا کرتے ہیں تاکہ وہ بندہ مسلسل اس کے قرب کے خیال میں رہے اور مسلسل اللہ تعالیٰ کو اپنے ساتھ اور خود کو اس کے ساتھ مشاہدہ کر تاہم ہے (اس طرح) یقیناً حرمت و تعظیم اس کی صفت ہو جائے گی اور ہر دم اس کو راحت و انس میں ترقی حاصل ہوگی اور (اسے) از سر نو (یقین کی) دولت حاصل ہوگی اور ہر بذخیتی اور محرومی جو گزرتے وقت کے ساتھ بندوں میں راہ پا تی ہے اس وجہ سے یہ کافیوں نے غلط دہم اور فاسد خیال کی بنیا پر اللہ تعالیٰ کی مقدس بارگاہ سے خود کو دوسرا سمجھا اور غفلت کا پردہ پڑھانے کی وجہ سے وہ بارگاہ الہی کی نوازشوں سے محروم ہو گئے لیکن اللہ تعالیٰ کی صفت قرب ان کی کج وہی سے باطل نہیں ہو سکتی البتہ دو دلت قرب اور اس کے فوائد سے ضرور بے تیزی رہے چنانچہ اسی توہم کے سبب ان کے باطن سے اللہ تعالیٰ کی جناب میں ہزارہا بے ادبی اور بولیعجی نے سرائھیا اور وہ غذاب الہی میں گرفتار ہوتے، العیاذ باللہ۔

سوال: اگر تم کہو کہ اللہ تعالیٰ کی ذات مقدس تمام صفات اور حدوث رچیز کا موجود ہونا جو پہلے نہیں رکے نشانات سے منزہ ہے اور اجسام کی خصوصیات کہ وہ ایک دوسرے سے متصل آئنے سامنے اور مقابل ہوتے ہیں یا اجسام کا ایک دوسرے میں حلول کرنا اس کی ذات پر جائز نہیں ہے اور حرکت و سکون اور انتقال تغیر اور اندازہ اور حصوں میں تقسیم اس کی ذات و صفات پر منطبق نہیں ہو سکتے تو اللہ تعالیٰ کے قرب کو اس نزہت اور پاک کے ساتھ تمام عوارض کے ہے۔ ہوتے کس طرح بہجو سکتے ہیں۔

جواب: ہم کہتے ہیں؛ جہاں تک وہم کی رسائی ہے اور عقل اور اک کرت قبیلے اور خیال اسے گرفت میں لاتا ہے اور فہم اس کو پا تی ہے، رب العالمین کی ذات ان تمام

از آن همه ممنزه مقدس و متعال است و یا این همه از رگ جان تو  
 بتو نزدیک تراست و از گویانی زبان تو بتو و از شنواری گوش تو  
 بتور از بینایی چشم تو بتود از دانایی دل تو بتو، زیرا که قرب مخلوقات  
 بیک دیگر جز بگاز نتواند بود چه بعد در قرب مجازی گنج دارد یا بصورت  
 یا به معنی یا بوسم، و قرب حقیقی جز قرب حق تعالی نیست زیرا که قرب  
 صفت است و صفت او جز حقیقت نباشد و قرب حقیقی آن باشد  
 که به هیچ وجه قابل بعد نباشد نه بصورت و نه به معنی و نه بوسم و نه  
 به خیال، فهم کردن قرب بدین مکال با تنزه قدس ذات حق تعالی  
 از همه عوارض حدثان و سمات نقصان به غایت غامض دارد یک است  
 و این سر عزیز را فهم نتوان کرده بعرفت امکنه جسمانیات در وحایات  
 و از منه ایشان تا معرفت قرب حق تعالی برآن بنا افتد با مکال قدس  
 و تنزه دنی و حلول و اتحاد و تشبیه و شناخت ایں سرالاسرار کلید کنوز  
 معرفت و سبب رسیدن به حضرت مالک الملوك، پاییستی که ما این اسرار  
 عزیز بزرگوار را در صمیم جان و سویدای دل مخزون و مکنون داشتیمی  
 نه از راه بخل بلکه از راه عزت و نفاست ولیکن عذر در جلوه گردن ایں  
 مخدره آنست که وقتی در اشنازی سخن و حالی گرم بر زبان ما برفت  
 که لفظ مکان در اخبار آمده است آنرا از کار نباید کرد ولیکن مکان هر  
 چیزی بیاید شناخت

سے منزہ ہے، پاک اور بلند ہے اور ان تمام کے باوصفت وہ تمہاری شرگ تمہاری زبان کی گویا تھی، تمہارے کان کی سماعت، تمہاری آنکھ کی بینائی اور تمہارے دل کی دانائی سے زیادہ نزدیک ہے کیونکہ مخلوقات کا ایک دوسرے سے قرب مجازی ہی ہو سکتا ہے۔ قرب مجازی میں دوری بھی شامل ہے خواہ یہ دوری صورت یعنی یاد ہم کسی حیثیت میں ہو۔ اور قربِ حقیقی کا اطلاق سوا سے حق تعالیٰ کے نہیں ہوتا کیونکہ قرب اس کی صفت ہے اور اس کی صفت بجز حقیقت اور کچھ نہیں ہوتی اور قربِ حقیقی وہ ہوتا ہے جو کسی سبب سے بھی قابلِ بعد نہیں ہوتا، نہ صورت و معنی کی حیثیت سے نہ ہم و خیال کی حیثیت سے، اور ذاتِ حق تعالیٰ کی اس کمالِ تنزیہ اور تقدس کے ساتھ اس کے قرب کو تمام عوارض اور نشانات کے نقص کے پیشِ نظر سمجھو لینا بہت ہی گہرا اور نازک معاملہ ہے۔ اور اس گرامی راز کو جسمانیات و روحانیات کے زمان و مکان کی معرفت کے بغیر نہیں سمجھا جاسکتا۔ جب یہ بات سمجھ آ جائیگی تو حق تعالیٰ کے قرب کی حقیقت کمالِ تنزیہ و تقدس کے اثبات کے ساتھ اور حلولِ اتحاد اور تشبیہ کی لفی کے ساتھ سمجھی میں آ سکتی ہے۔ اس سترالاسرار کی شناخت ہی معرفت کے خدا نوں کی کنجی ہے اور مالک الملوك کی بارگاہ تک رساتی کا ذریعہ ہے۔ چاہتے تو یہ تھا کہ ہم اس گرامی و بزرگ راز کو اپنے جان و دل کی گہرا یوں میں چھپا کر رکھتے، بخل کے سبب سے نہیں بلکہ اس راز کی نفاست و آبرو کے خیال سے لیکن یہ کریں اس پرده نشیں کو جلوہ عام پر لانے کی وجہ ہوتی کہ ایک دفعہ برسیلِ تذکرہ جب گفتگو زوروں پر تھی، ہماری زبان سے نکل گیا کہ لفظ مکان چونکہ احادیث میں آیا ہے، اس کا انکار نہ کرنا چاہتے لیکن ہر چیز کا مکان پہچاننا چاہتے تاکہ تشبیہ

لہ مثلاً حدیث قدسی میں «دارِ تعالیٰ مکان»، اور ایک حدیث میں "لَا يَخْلُمُ  
مِنْهُ مَكَانٌ" اس کی تفصیل آئندہ باب میں آتی ہے۔

تا تشبیه از راه برخیزد پس جماعتی کور دلان و شورختان از سر تعصب  
 و حسد و عناد و جهود ایں کلمه را دست آور نکر دند و برخنا نمیکن مایمان  
 در بستند و رفتتم تشبیه بر ما کشیدند و به تکفیر ما حکم کردند و فتوی دارند  
 ناچار از هر انطهار برایت ساحت خود از غبار تشبیه ایں مخدراه عذر را  
 را برآں عینان علم طبیعت عرض با لیست کرد و ایں یوسف با جمال را  
 بد ای کور دلان جلوه با لیست دار اگرچه معلوم بود که در تعصب و حسد  
 در مان نپذیر دو آب باراں کر ماده حیات است مردار را جز تباہی  
 نیفراید، قال اللہ تعالیٰ : اِنَّ الَّذِينَ حَقَّتْ عَلَيْهِمْ كَلِمَاتُ رَبِّكَ  
 لَا يَؤْمِنُونَ وَلَوْجَاءُهُمْ كُلُّ آيَةٍ حَتَّىٰ يَسْرُرُوا لَعْدَ ابْ أَكْلِيمَ لَيْكَنْ  
 نومیدنیستم که صاحب دولتی ای سر در و طلب دریں نوشته نگاه کند  
 و از ایں گنج معرفت برخوردار شود و ما را بدعای خیر یاد دار داکنوں  
 بیش از شروع در غوص ایں رساله فصلی در توحید بتویسم تا عاقل منصف  
 را معلوم شود که تشبیه خود در راه روندگان امکان ندارد چه در چشم شهود  
 ایشان جز حق تعالیٰ یتیح چیز را خود وجود نیست و نتواند بود پس حق تعالیٰ  
 را به چه تشبیه کنند چون با او خود یتیح چیز نیست و ایں محروم را غاییه  
 الامکان فی درایتہ المکان نام کردیم حق تعالیٰ ایں کتاب شریف  
 را سبب زیادتی ایمان و معرفت خوانده و شنونده گناد دار افتد  
 خلق و خلق را فتنه ما مگر داناد به لطفه و کرم دستعنه

کامگان باقی تر ہے۔ بس یہ کہنا تھا کہ سورجختوں اور کور دلوں کی ایک جماعت نے تعصب اور حسد، عناد اور انکار کی راہ سے اس بات کو بیانہ بنایا۔ اور ہمیں تکلف پہنچانے پر کم رستہ ہو گئے اور ہم پر تشبیہ کا الزام اور کفر کا حکم لگایا اور فتویٰ دے دیا، تب مجبوراً اپنی ذات کی برائت کے خیال سے اس پر دشیش دشیشہ کو تشبیہ کے غبار سے نکال کر ان نامہ دل طبعی علم والوں پر زٹا ہر کرنا پڑا۔ اور اس یوسف پر جمال کا جلوہ ان دل کے انہوں کو دکھان پڑا اگرچہ معلوم تھا کہ تعصب و حسد کا مرض علاج قبول نہیں کرتا اور بارش کا پانی کہ مادہ حیات ہے، مُردار کو مزید گلا سڑا دیتا ہے۔ اللہ تعالیٰ ارشاد ہے، ان الذين حقت عليهم کلمت ربک لا يؤمنون ولو جاتہم کل آیتٰ حقیٰ یرو العذاب الالیم (لیقیناً جن لوگوں کے حق میں آپ کے رب کی دیے اذنی،) بات ڈکھان نہ لاویں گے (ثابت ہو چکی ہے وہ کبھی ایمان نہ لاویں گے گوan کے پاس تمام دلائل دشیوت حق کے ہیچ جاویں جب تک کہ عذاب درذاک نہ دیکھ لیں (مگر اسوقت ایمان نافع نہیں ہوتا،) میں نہ امید نہیں ہوں شاید کوئی دولت دعشق، رکھنے والا درمندی اور طلب کے خیال سے اس تحریر پر زنگاہ ڈالے اور معرفت کے اس خزانے سے بہرہ مند ہو، اور ہمیں دعائے خیر میں یاد رکھئے۔ اب اس رسالے کے معنی کی حقیقت تک پہنچنے سے قبل ابتداء یہ ایک فصل (حقیقت، توحید پر تکھتا ہوں ماگر منصف مزاج عقلمند کو معلوم ہو جائے کہ سایکن کی راہ میں تشبیہ کا بذاتِ خود کوئی امکان نہیں ہوتا کیونکہ ان کی چشم شہود میں حق تعالیٰ کے سوا کوئی نہیں اپنا وجود نہیں رکھتی اور نہ ایسا ہو سکتا ہے، لیں حق تعالیٰ کو کس نہیں سے تشبیہ دیتے ہیں جب وہ خود کوئی نہیں نہیں۔ اور اس "جیوعد کا نام" "غایۃ الامکان فی درایۃ المکان" رکھتے ہیں۔ حق تعالیٰ اس کتاب شریف کو پڑھنے والے اور سئنے والے کے ایمان و معرفت کی ترقی کا سبب بنائیں اور ہم کو خلق کے فتنہ کا اور خلق کو ہمارے فتنے کا باعث بنائیں بلطفہ و کرمہ و سعہ۔

## فصل في التوحيد

قال الله تعالى : **وَإِنْ كُمْ إِلَّهُوَ إِلَّا هُوَ الرَّحْمَنُ**  
**الرَّحِيمُ** روندگان طریقت گفته اند : ما وصل الیه و اصله و ما وحد الله  
 غیر الله . و در مناجات حسین منصور است رحمة الله عليه : انزعه شعما  
 وحدک الموحدون : و شیخ الاسلام عبدالله انصاری رحمة الله عليه ایں  
 معنی رانظم کرد است شعر :

|                        |                        |
|------------------------|------------------------|
| ا ذ کل من وحد کا جا هد | ه وحد الواحد من واحد   |
| و نعت من ی نعت لاحد    | توحیدکا ایا کا توحیدکا |
| ع اریة ببطہما الواحد   | توحید من ی نطق عن وصقه |

و مصنف راست رحمة الله عليه در ایں معنی شعر :

|                           |                             |
|---------------------------|-----------------------------|
| عن ان تطور ی زو والا طوار | جلت معا لی قدس وحدة ذاته    |
| بلعا بہن عن اکب الافکار   | ہیہات ان تصطا و عنقاء البقا |

## فصل توحید کے بارے میں

اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے وَالْهُكْمُ لِلَّهِ وَلَا يُؤْمِنُ الظَّاهِرُونَ الرَّحِيمُ (اور دیسا معبود) جو تم سب کا معبود بننے کا مستحق ہے وہ تو ایک ہی معبود (حقیقی) ہے اس کے سوا کوئی عبادت کے لائق نہیں (وہی) رحمٰن ہے رحیم ہے )

سانکاں طریقت کا قول ہے جو اس تک پہنچ گیا وہ بھی نہیں پہنچا اور اللہ کی وحدتیت اللہ کے سوا کسی نے ثابت نہیں کی اور حسین منصور رحمۃ اللہ علیہ کی مناجات میں ہے ”میں تجھ کو اس سے منزہ کرتا ہوں جو موحدوں نے شیری توحید کے لئے کہا ہے“ اور شیخ الاسلام عبداللہ النصاری رحمۃ اللہ علیہ نے اس مفہوم کو نظم میں بیان فرمایا ہے ”اس کی توحید کوئی ایک بھی بیان نہیں کر سکا اور جن لوگوں نے بیان کی ہے وہ مخفی کوشش کی ہے، اللہ کی وحدتیت کا بیان اسی کی توحید ہے اور جو اس کا وصف بیان کرے اس کی توصیف الحاد ہی الحاد ہے، اور جو اللہ تعالیٰ کی توصیف بیان کرتا ہے وہ ایک استمارہ ہے جسی کو اللہ کی ذاتِ یکتا جھٹلا دیتی ہے“

اور مصنف رحمۃ اللہ علیہ نے اسی مفہوم میں عرض کیا ہے ”اس کی وحدت ذات کے تقدیس کی بلندیاں اس سے عظیم ہیں کہ اپلے حال اس کے حال تک پہنچ سکیں، نامسکن بے کہ انکار کی مکث ریاں اپنے تعاب سے بقا کے عنقا کا شکار کر سکیں“

۱۔ ابوالمغیث حسین بن منصور حلاج بیضاوی مقتول ۲۰۹ھ سریشہ تصور داریں  
۲۔ ۱۹۶۳ طہران سلسلہ اش

۲۔ ابوسعیل عبداللہ بن ابو منصور محمد انصاری ہرودی متوفی ۲۸۸ھ ایضاً ص ۲۰۲

هرچه و صفت اشتباهیت و سمت خلقتیت دارد از توحید عظم جز  
 پندار ندارد و حق جل جلال متفروض است با دراک کنه وحدانیت عظمی  
 و مسماً ثرست باسمی که از آن وحدانیت مبنی باشد اسم داحد داحد  
 داحد و فرد و جواد و اجود و آنچه بدین ماند بر وحدانیت عظمی بیچ  
 دلالت ندارد زیرا که این اسمی عدد و قلت و انتفاع ضمایم و قراین  
 اقضا کند و ساحت قدس احادیث از این همه منزه و مقدس است و  
 نصیب خلقتیت از طلب این واحدیت جز نظارگی این جمال و جلال  
 بودن نیست، نه حرکت و هم در او گنجید و نه عبارتی از و دست دهد و داشارانی  
 بدر ممکن گردد بیت :

عاشقان را چه روی یا توجیه آنکه لب بدو زند و در تویی نگرند  
 بر دز تومیقیم نتوان بود حلقة میزند و می گزرنند  
 الا آنکه توحیدی دیگر است که نرا توحید الطف گویند و آن  
 خلعت خاکی است از حضرت لطف رحمانیت و عطف رحیمیت و  
 آن سه نوع است : اول توحید قولیت و آن توحید علامه مومنان را  
 و دوم توحید علمی و آن توحید خواص است هیم توحید عملی و آن توحید  
 خص خواص است، اما توحید قولی است که بگوید بشرط موافقت دل،  
 قول : ا شهد ان لا اله الا الله وحدة لا شريك له،  
 و ایں قالب و صورت توحید است و بخات یافتن از شرک جلی بد و هنوط

جو شخص دوئی کے عیب میں مبتلا ہے اور آفرینش کے حدود میں محصور ہے وہ توحید اعظم کے بارے میں بجزگمان کے کچھ نہیں رکھتا۔ حق جل جلالہ وحدانیت عظمی کی حقیقت کے ادراک کے ساتھ متفاہد ہے اور ایسے اسم کے ساتھ مستاثر ہے جس سے وحدانیت کا انطباع رہتا ہے (حقیقت میں) اسم واحد، احمد، احمد، فرد، جواد اور احمد اور جو (اسم) اسی طرح کے ہیں، کوئی وحدانیت عظمی پر دلالت نہیں رکھتے کیونکہ یہ اسماء تعداد، قلت، دوری، مجموعہ اور قرائت کے مقتضی ہیں اور قدس احادیث کی وسعت ان تمام باتوں سے منزدہ اور مقدس ہے اور اس وحدانیت کی طلب سے مخلوق کے حقیقی مسوائے اس کے جمال و جلال کی نظر اگر کے اور کچھ نہیں ہے، نہ حرکت و فہم کی اس میں سماں ہے۔ عبارت کا اس میں دخل ہے اور نہ اشارت سے وہ بات سمجھیں آسکتی ہے۔ بیت:-

عاشقون کی کیا جمال ہے سوائے اس کے کہ اپنے ہونٹ سی لیں اور تیری ذات  
(جمال و جلال) کو تکھتے رہیں۔ تیرے آستانے پر مقیم نہیں ہو سکتے لیس (کچھ دیر کے تے)  
حلقہ ڈالتے ہیں اور دیاں سے گزر جاتے ہیں۔

البتہ ایک توحید اور ہے۔ اسے توحید الطفت کہتے ہیں اور وہ انسانوں کی خلعت ہے جو بارگاہِ رحمانیت کے لطف اور رحیمیت کی فہرمانی سے عطا ہوئی ہے اور وہ تین قسم کی ہے۔ اول توحید قولی ہے وہ عام مسلمانوں کی توحید ہے، دوسرے توحید علمی ہے جو خواص کی توحید ہے، تیسرا توحید عملی ہے جو خواص میں سے خاص حضرات کی توحید ہے توحید قولی وہ ہے کہ موافقتِ دل کی شرط کے ساتھ کہے اشہد ان لالا اللہ اکا اللہ وہ لاشریک لے (میں گواہی دیتا ہوں بیشک اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں وہ ایک ہے اور اس کا کوئی شریک نہیں) یہ توحید کا قالب اور اس کی صورت ہے اور شرکِ جلی سے بنجات حاصل کرنے کا یہی طریقہ ہے اور نفس و مال کے

و عصمت دماد اموال بد و هر بوط و سبب جریان جمله احکام  
 اسلامت و رستن از خلود در دوزخ و رسیدن بیعیم مقیم ثرہ است  
 راین توحید از زوال و تزلزل دور ترست و بسلامت و ثبات  
 نزدیکتر از توحید - کسانی که بعقل تاریک شده بد و دغفلت  
 و اسیر رانده در بند شهوت، و محظوظ گشته در حب فضول، قصد سرا  
 پرده عزت توحید کنند زیرا که بالت وعدت عقل صافی از غفلات و  
 وحید از شهوت بتوحید رسیدن هم محال است تا بعقل تاریک مختصر چه  
 رسد، شکر عقل چون در عالم توحید پروا ز کند شکار او جز شبہت  
 و شکر نباشد و میکنم دلیل توحید میگوید و فرامین نماید که موقن است ر  
 و اندر ون بشک و شبہت آگنده، و ابن السقار بغدادی بر کنار دجله  
 باستاد و صد دلیل بر توحید و وحدانیت حق بولا فروخواند پس ترسا شد  
 و سوگند یاد کرد که بعد و هر دلیلی که بر توحید گفتہ ام دلیلی بر ثالث ثلاثة  
 بگویم، اگر یک دلیل از دلایل توحید برادر و شو شده بودی همانا که هرگز  
 اوراین واقعه نیفتادی -

اما توحید علی موقوفت بعمرفت مکان و زمان و دانستن،  
 حقیقت آن، و هرگز نه تواند که کسی را بر وحدانیت الطف

سبب گناہ سے حفاظت اسی سے مربوط ہے اور اسلام کے تمام احکام کے نفاذ کی  
یہی بنیاد ہے اور عذابِ دوزخ سے رستگاری اور جنت کی نعمتوں تک رسائی  
اس کا شرہ ہے۔ یہ توحید زوال و انحطاط میں پاک ہے اور سلامتی و ثبات سے نزدیک  
تر ہے۔ وہ لوگ جو غفلت کے دھویں سے عقل کے ساتھ سیاہ ہو گئے اور قیدِ شہوت  
یں گرفتار رہے۔ اور جن پر فضول (باتوں کے) پر دے پڑ گئے، وہ کس طرح عزتِ توحید  
کا سر اپر دھانے کا ارادہ کر سکتے ہیں جبکہ عقل صاف جو غفلتوں اور شبتوں سے  
مجرد ہو چکی ہو اس کے ذریعے سے توحید تک رسائی میں ہے تو تاریک و نجد و عقل کے  
ذریعے توحید تک پہنچنے کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا عقل کا شکرہ جب عالم توحید میں پرداز  
کرتا ہے تو شکوک و شبہات کے سوا کوئی شکار اسے نہیں ملتا اور متكلم توحید پر دلیل  
لاتا ہے اور ظاہر کرتا ہے کہ وہ توحید پر یقین رکھتا ہے، لیکن (درحقیقت) اس کا باطن  
شک و شبہ میں آبود ہوتا ہے۔ ابن السقا بنداری نے ساحلِ دجلہ پر کھڑے ہو کر تعریر  
کی اور حق تعالیٰ کی توحید اور وحدانیت پر پے در پے سو دلائل دتے؛ اس کے بعد  
مشرک ہو گیا اور قسم کھا کر کھا کر اب ہر اس دلیل پر جو توحید پر یہ نے دی ہے تین  
میں سے تیسرا سے پر دوں گا۔ اگر دلائل توحید میں سے ایک دلیل بھی اس پر روشن  
ہوئی تو اسے یہ واقعہ ہرگز پیش نہ آتا۔

لیکن توحید علمی زمان و مکان کی معرفت اور ان کی حقیقت کے علم پر موقوف ہے۔  
جب تک کوئی شخص مکان اور زمان کی حقیقت سے آشنا نہیں ہوتا وہ وحدانیت الحفظ

لہ عیسائیوں کا بنیادی عقیدہ اقایمِ نلٹہ ہے یعنی باپ، بیٹا، روح القدس۔

یہاں مراد ہے حضرت عیسیٰ علیہ اسلام کی الوہیت کا ثبوت۔ لعوز باللہ من ذالک۔

اس واقعہ کے بعد ابن السقا بنداری نے نظرانیت اختیار کر لی تھی ملاحظہ فرمائیں

و نیات الاحیان جلد ہفتہ ۵۷، بیروت ۱۹۷۶ء

اطلاع آنقدر حقیقت مکان و زمان ناشناخته، و هرگز نتواند بود که  
 کسی پیدا نماید حقیقت که حق عز و جل همچوچیز نماند و هیچ چیز از اینچه وجهه بدد  
 نماند مکان و زمان ناشناخته و هرگز نتواند بود که کسی پیدا نماید که حق تعالی  
 نه درون عالم است و نه بیرون و نه متصفات بیانی و نه منفصل از عالم  
 یا آنکه یک ذره در کل عالم از ادخالی و دور نیست مکان و زمان  
 ناشناخته، و هرگز نتواند بود دانستن ایجاد کن فیکر و دانستن  
 استحالت خاموشی بر حق تعالی و دانستن آنکه او متكلم است از لاآبدًا  
 با آنکه سخن او یکیست بی تعدد و تبعض، و تغیر و تکرار نپذیرد و دانستن  
 آنکه صد و چهارده کتاب که به پیامبران فرستاده یکی چون تواند بود  
 دانستن آنکه حق تعالی بی و چو دموسی (ع) و پیش از وجود کوه طور  
 با موسی چون گفت که : فَاخْلَعْ نَعْلَيْكُ <sup>۱</sup> و چرا او این سخن بعراوی  
 شنید و بی عیسی چون سخن گفت و او چرا بسریانی شنید و بی مصطفی  
 صلی اللہ علیہ وسلم با او چو سخن گفت و او چرا بتازی شنید با آنکه  
 سخن قدیم او ازیں همه مقدس و منزه و مطهر است و دانستن او لیست  
 د آخریت و ظاهریت و باطنیت حق تعالی و دانستن آنکه حق تعالی بیک  
 علم همه معلومات نامتناهی را میداند و بیک قدرت همه مقدورات  
 نامتناهی را می تواند و بیک شناوی همه مسouرات نامتناهی را می شنود  
 و بیک بینایی همه مراتیات را من الا لذل الی الا بدید فعه و احده می  
 بیند و بیک ارادت قدیم - - - - -

سے واقع نہیں ہو سکتا، اور جس نے مکان و زمان کو نہیں جانا، اس کے لئے یہ حقیقت جاننا بھی ناممکن ہے کہ حق عز و جل کسی شے کے ساتھ نہیں رہتے اور کوئی شے کسی طرح بھی ان کے ساتھ نہیں رہتی، اور وہ شخص جو زمان و مکان سے واقع نہیں ہے اس کے لئے یہ جاننا بھی ناممکن ہے کہ حق تعالیٰ نے عالم کے اندر ہیں اور نہ باہر، اور نہ عالم سے متصل ہیں نہ منفصل، دراں حالیکہ ہر ذرۃ کائنات ان کے بغیر اور ان سے دور نہیں، اور کن فیکون کی ایجاد کا جاننا بھی ناممکن ہے اور حق تعالیٰ کے لئے خاموشی کا حوال ہونا بھی سمجھیں نہیں آ سکتا، اور اس بات کا جاننا بھی ممکن نہیں ہے کہ حق تعالیٰ ازلاً اور ابد ا متكلّم ہیں اور یہ کہ ان کا کلام تعدد اور تقییم کے بغیر ایک ہے۔ اس میں تغیر و تکرار واقع نہیں ہوتے، اور اس کا علم بھی نہیں ہو سکتا کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے رسولوں پر جو ایک سوچودہ کتابیں نازل فرمائیں وہ ایک کس طرح ہو سکتی ہیں۔ اور اس (حقیقت) کا علم بھی ناممکن ہے کہ حق تعالیٰ نے موسیٰ علیہ السلام کے وجود میں آتے بغیر اور کوہ طور کی پیدائش سے قبل یہ کس طرح فرمایا فا خلخ نعلیک (یہ تم اپنی جوتیاں انارڈا لو، اور موسیٰ علیہ السلام نے اس کلام کو عبرانی میں کیوں سننا اور عیسیٰ علیہ السلام کے (وجود میں آتے) بغیر عیسیٰ علیہ السلام سے کیوں کلام کیا اور انہوں نے اسے سریانی میں کیوں سننا اور مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم کے دنیا میں تشریف لاتے،) بغیر آپ سے کلام کیا اور آپ نے اس کلام کو عربی میں کیوں سننا، حالانکہ حق تعالیٰ کا کلام قدیم ان تمام باتوں سے مقدس امنزد اور پاک ہے۔ اسی طرح حق تعالیٰ کی اویت و آخریت، طاہریت و باطنیت کا جاننا بھی ممکن نہیں ہے اور یہ کہ حق تعالیٰ بیک علم تمام نامتناہی معلومات کا علم رکھتے ہیں اور بیک قدر ت تمام نامتناہی مقدورات کو وجود، عطا فرما سکتے ہیں اور بیک ساعت تمام نامتناہی مسموعات کو سُن سکتے ہیں اور بیک نگاہ ازل سے ابد تک تمام مریتیات کو ایک ہی دفعہ میں دیکھ سکتے ہیں اور بیک ارادۃ قدیم تمام

## همه مرادات را می خواهد و دانستن و شناختن

این سهمه ممکن نیست جز: شناختن و دانستن زمان و مکان حق تعالی، و علی  
الجمله شناختن معظم صفات و ذات قدیم او دانستن بعیی یا بیشتر از قرآن مجید  
که دری معنی منزه است و دانستن قدم قرآن و دیگر کتب متوقف است  
بدانستن مکان و زمان حق تعالی، و با در عقب ایں فصل هر دو را شرحی  
و کافی بنویسیم چنان که عاقل منصف را در روح مجال اذکار نمایند و اگر کور  
دلی از سرچیل مفرط و عقل مخلط در ورطه عناد و تجوید افتاد و از قبول  
لفظ زمان و مکان نفور شود و بر تفريع و تشیع اصرار نماید، پسچ باشد

## نیاں شعر :

على تحت القوانين من معادنها وما على اذالهم يقسم البقر

## در فارسی گفته اند پیش:

شرف دریاکن و گهر زاید بدهان سگ نیالاید  
اما توحید عملی بر سه درجه است : درجه اول آنست که نفحه  
از نفحات قدم و جذب از جذبات کرم و برق از بروق عدم و بروجه قبول  
با استقبال اقبال قدم رونده آید رسیل جهیل رغشاوه عقلت از چشم  
حقیقت بین او بردارد ، **فَكَشَفْتَ عَنْكَ عِنْدَكَ قَبَصَرُكَ الْيَوْمَ**  
حد مید مرید صادق زیرک دور بین در پر تو آن برق تیز بنگردد  
خویشتن را بعد از دعوی توحید و حسان و صول بر میان زناریابد  
و نفس خورا مشاهده کند

مرادات کو چاہتے ہیں۔ ان تمام (امور) کا علم و معرفت بغیر حق تعالیٰ کے زبان و مکان کے علم و معرفت کے مکن نہیں ہے۔ علاوہ ازیں اللہ تعالیٰ کی قدیم ذات اور اس کی عظیم صفات کی معرفت اور سات یا اس سے زائد صفات جو قرآن مجید میں وارد ہیں ان کا علم اور قرآن اور دیگر کتب سادی کے قدم کا علم حق تعالیٰ کے مکان و زمان کے علم پر موقوف ہے اور ہم اس فصل کے بعد ان باتوں کو شافی و کافی شرح کے ساتھ تکھیں گے کہ منصف مزاج عاقل اس میں انکار کی مجال نہ ہوگی اور اگر کوئی دل کا اندر حاحد سے زیادہ جہالت اور عقل کی کجھ کی بنابر، عناد و ذکار کے گھوڑھے میں گرتا ہے اور لفظ زمان و مکان کے قبول کرنے سے گریز کرتا ہے اور مستد کو اس کی اصل سے ٹھانے اور بگوئی پر اصرار کرتا ہے تو ہمیں اس کی کچھ پرداہیں۔

شعر:- میرے ذمے تو قافیوں کو ان کے معادن سے سنوارنا ہے اور جھوپر کوئی ملامت نہیں جبکہ خردماخ اسے نہ سمجھ سکے۔ اور فارسی میں کہا گیا ہے۔ بیت ایسے دریا جن کی تہہ میں موئی پیدا ہوتے ہیں، ان کا پانی کتنے کے منہ سے ناپاک نہیں ہوتا۔

لیکن توحید علی کے تین درجے ہیں۔ پہلا درجہ یہ ہے کہ قدم کی خوبیوں نہیں میں سے ایک ہبک کرم کے جذبات میں سے ایک جذبہ اور عدم کی سمجھیوں میں سے ایک سمجھی مقبولیت کے سبب ساکن کے اقبال قدم کے استقبال کے لئے آتے ہیں اور نادافی کی راہیں اور غفلت کا پرده اس کی حقیقت میں نظر سے اٹھادیت ہیں۔ فکشتنا عنک غطاء ک فیصر ک الیوم حدید (سوا بہم نہ تجوہ پر تباہ پرداہ) (غفلت کا) بہاد یا سوآج (تو) تیری لکھاہ بہت تیز سے۔ مید صادق ہر شمند درمن اس برق تیز کے پر تو میں دیکھتا ہے، اور توحید کے دعویٰ اور میہب و بلا کے وصول کے بعد اپنی کمریں زنار پاتا ہے اور اپنے نفس کا مشاہدہ کرتا ہے کہ ہر ار-

ک در پیش هزار صنم سجود می کند آتش غیرت ک سوزنده غیرت درستینه  
 او زبانه زدن گیرد و آب حسرت از دیده او دیدن گیرد مدنه پدر د  
 بنالد و در طلب شفار آن درد با هر چیزی بسگالد تا آنگه ک او را  
 روشن شود ک راحت هم از آن کارگا تواند آمد ک جراحت آمد  
 وَنَطَّوْا آنَّ لَامَدْجَامِنَ اللَّهِ إِلَّا إِلَيْهِ<sup>۱</sup> روی نیاز بحضرت بنده  
 نواز آورد و راز با آن کار ساز گوید دغم دل خود بحضرت علام الغوب  
 و کشاف الکروب عرضه دید چون اضطرارش بنایت رسود بهایت  
 انجامد و عده : أَمَنَتْ يَجِيدُ الْمُضْطَرُ إِذَا حَانَتْ مَوْتُهُ  
 السُّوْمُ<sup>۲</sup> با نجاز پیوند دندای در سرا و در دنده ای سلیم القلب  
 ندانست که معبد تو آنست که مقصود است، آفراء یت مون  
 اش تَحَذَّرْ إِلَهَ هَوَاهُ<sup>۳</sup> تو غیر مامی خواهی غیر مامی پرستی، هرچه  
 دل بند است خداوند است، و هرچه هواست خدای است، گفتن و  
 دانست که اللذ یکیست چه سود، چو تو در پیش هزار بیت سجودی کنی،  
 علم بی عمل و بایت و قول بی فعل نکال، اگر می خواهی ک توحید تو  
 مسجل شود دل یکتا کن و از غیر ماما ترا جوی، تا فعل تو مصدق قول تو  
 گردد، پس هر ید مجاہده نو آغاز کند و بقطع علایق دعوا ایق مشغول گردد  
 و در جد و تشمیر تقصیر نکند

یتوں کے آگے سجدہ ریز ہے۔ غیرت کی آگ جو عین کو جلانے والی ہے، اس کے سینے میں سمجھ رکھنے لگتی ہے اور اشک حسرت اس کی آنکھوں سے بہنے لگتے ہیں۔ مگر تو اس درد سے نالہ انگیز رہتا ہے اور اس درد سے شفا کی طلب میں ہر چیز سے الگ ہو جاتا ہے حتیٰ کہ اس پر یہ حقیقت روشن ہوتی ہے کہ راحت بھی اسی کارگاہ سے حاصل ہو سکتی ہے جس سے جراحت ملی ہے وطن آن لامبیا من اللہ الا ایہ را اور انہوں نے سمجھ لیا کہ خدا کی گرفت، سے کہیں پناہ نہیں مل سکتی۔ بجز اس کے کہ اسی کی طرف رجوع کیا جاوے) اپناروٹے نیاز درگاہ بندہ لواز کی طرف کرتا ہے اور اپناراڑا اس کارساز سے عرض کرتا ہے اور دل کے علم کو علام الغیوب اور رنج کی گرہوں کو کھولنے والے کی خدمت میں پیش کرتا ہے اور جب سکی بیقراری غایت درجے تک پہنچ جاتی ہے تو وعدہ (الہی)، اَمَنْ يَحِبُّ الْمُضطَرُ إِذَا دُعَا وَيَكْشِفُ السُّوءَ (یا وہ ذات جو بیقرار آدمی کی ستا ہے جب وہ اسے پکارتا ہے اور (اس کی) مصیبت کو دور کرتا ہے) وفا ہو جاتا ہے اس کے باطنی میں آواز آتی ہے کہ سلیم القلب تو نہیں جانتا جو تیرا مقصود ہے وہی تیرا معبود ہے افرایت من آنکہ اللہ صوایہ (سو کیا آپ نے اس شخص کی حالت دیکھی جس نے اپنا خدا اپنی خواہش نفاسی کو بنا رکھا ہے) تو ہمارے غیر کو چاہتا اور ہمارے غیر کی پیش کرتا ہے۔ سو جو تیرا مجبوب ہے وہی تیرا خداوند ہے اور جو تیری خواہش ہے سو وہی تیرا خدا ہے۔ یہ کہنا اور جاننا کہ اللہ ایک ہے اس کا کیا حاصل ہے جبکہ بزاروں یتوں کے آگے سجدے میں پڑا رہتا ہے۔ ایسا علم جو بغیر عمل کے ہو، دبال ہے، اور ایسا قول جو بغیر فعل کے ہو رہا ہے۔ اگر تو چاہتا ہے کہ تیرا ایمان بالتوحید مستند ہو جاتے، تو اپنے دل میں ایک نئے جگدے اور ہمارے غیر سے لاتعلق ہونے کی کوشش کروتا کہ تیرا فعل تیرے قول کی تعریف کر دے۔ چنانچہ مرید از سرِ نوحی ہدے کا آغاز کرتا ہے اور علائق و موانعات کو دور کرنے میں مشغول ہو جاتا ہے اور اپنی کوشش اور عزم میں کوتا ہی نہیں کرتا اور نہ ٹال مثول کو

و تا خیر رواندارد تا بید دعایت و حسن کفاایت غیب همه آرزوهاز  
او فرد ریزد و اتفاقات بما سوی الله نگند و دل او مجرد و یکتا گردد و  
مبح و ذم و رد و قبول خلی نزد او یکسان شود و ملچار و مفزع او در کل  
احوال حضرت مالک الملوك بود، چون رونده پدیں صفت گرد و بدرجہ  
اول از توحید علی رسیده بود،

درجہ دوم آنست که چند ای تو ظہور حق بر جان رونده آنکه را گردد  
همه اجزای وجود پیش چشم شهود اور اشراق آن نور ذره دار روی در  
نقاب تواری کشد بر مثال تواری ذره های ہوا در اشراق نور آفتاب  
ذره را در نور آفتاب نتوان دید، نه از آن که ذره نیست شدیل از  
آن که با ظہور نور آفتاب ذره را جز تواری و تلاشی روی نیست،  
اذ اتجیلی الله لشئی خشعله، چون سلطان نور ظہور نظہرو  
نور صفت مشرق شود ذره های اکوان را جز تواری روی نباشد،  
نه آنکه صفت بینه صفت خدای گردد یا بدو پیوند دیا بدد و متفق نم  
شود یا در و مضرم گردد، تعالی الله عن ذالک علواً کبیراً، و نه نیز آنکه  
بینه نیست شور، بحقیقت نابودن دیگرست و نادیدن دیگر، چون  
تو در آینه نگری آینه را نه بینی زیرا که مستغرق جمال خودی و نتوان  
گفت که آینه نیست شد یا آینه جمال شد یا جمال آینه شد، دیدن  
قدرت در مقدورات همچنین دان

اس کام میں روا رکھتا ہے، یہاں تک اللہ تعالیٰ کے حسن کفایت اور مردِ عنایت سے خواہ شاتِ نفسانی اس کے دل سے نکل جاتی ہیں اور وہ ماسوی اللہ کی جانب قطعی التفات نہیں کرتا، اس کا دل مجرّد و یکتا ہو جاتا ہے۔ اس کے نزدیک مخلوق کی تعریف و مذقت اور رد و قبول یکساں ہو جاتے ہیں اور تمام احوال میں اس کی پناہ و پناہ گاہ بارگاہ مالک الملوك ہو جاتی ہے۔ جب سائلک میں یہ صفت پیدا ہو جاتی ہے تو اسے توحیدِ عملی کا پہلا درجہ حاصل ہو جاتا ہے۔

دوسراد رجود ہے کہ سائلک کی روح پر حق تعالیٰ کے نور کا اس درجہ ظہور ہوتا ہے کہ یہ چشمِ شہود کے سامنے تمام اجزاء سے دجود اس نور کے طلوع ہونے پر ذات کی مانند چھپ جاتے ہیں، با نکل اسی طرح جس طرح ہوا کے ذرے نور آفتاب کے طلوع ہونے پر پوشیدہ ہو جاتے ہیں، نور آفتاب میں ذرے نظر نہیں آتے، اس وجہ سے نہیں کہ ذرہ نیست ہو جاتا ہے بلکہ نور آفتاب کے ظہور کے سبب ذرے کے لئے معدوم ہو جانا اور چھپ جانا ہی ہے۔ جب اللہ تعالیٰ کسی شے پر تحلی فرماتے ہیں تو اس کے اندر خشوع (محبت آمیز خوف) پیدا ہو جاتا ہے۔ جب نور ظہور کا بادشاہ اپنی صفت نور سے اپنے ظہور کے ساتھ برآمد ہوتا ہے تو ذرہ ہائے کائنات کو پوشیدہ ہونے کے سوا چارہ نہیں ہے۔ پھر یہ بھی حقیقت ہے کہ نہ توبنده کی صفت اللہ تعالیٰ کی صفت بن جاتی نہ یہ کہ اس سے متصل ہو جاتی ہے یا اس کے ساتھ ضم ہو جاتی یا (اس میں) مضمر ہو جاتی ہے۔ اللہ تعالیٰ اس سے بہت بلند اور بہتر ہیں، اور یہ بات بھی نہیں ہے کہ بندہ نیست ہو جاتا ہے، حقیقت میں ناپید ہو جانا کچھ اور بات ہے اور نظر نہ آنا کچھ اور بات ہے۔ جب تم آئیں میں نکاہ کرتے جو تو حقیقت میں تم آئیں نہیں دیکھتے، کیونکہ خود اپنے جمال میں مستغرق ہوتے ہو۔ اب یہ تو کہا ہی نہیں جا سکتا کہ آئیں معدوم ہو گیا۔ مقدورات میں قدرت کے دیکھنے کو عینہ اسی طرح سمجھنا چاہئے ارباب

بی تفاوت، وارباب قدم ایں را الفنا فی التوحید گویند و مزلاۃ الاقام  
 است، بسیار کس از روندگان را اینجا قدم بغزیده است و بہر شیوه  
 باطل بیرون رفتہ اند و جز بد لالت علم و آلت ذکا و مدد توفیق الہی و  
 بارقه، پیر رسیدہ صاحب دیدہ ایں با دیہ را قطع نتوان کرد و روندگان  
 دریں مقام تفاوت: باشد، کس باشد که در میقہ یک ساعت دریں  
 حضرت بیش بار نیا بید، و کس باشد که در روزی یک ساعت، و کس باشد  
 که دو ساعت، و کس باشد که بیشتر اوقات مستغرق شہود حضرت بود  
 و یک ساعت غایب نیا شد، و از خواجہ اسلام قدس اللہ روحہ العزیز  
 شنیدم کہ ہر کہ سہ شبانہ روز دریں مقام تواند شد شکر ف مردی شریف  
 کسی باشد بیت: ،

اندریں بحر بی کرانہ چوغوں ک

دست دپائی بین چہ دانی لوک

اندریں راه اگرچہ آں نکھنی

دست دپائی بین زیان نکھنی

درینہ باشد که در چنیں مملکتی با این طول و عرض تبا عقدم گاہی  
 تباشد - خداوند اعزیزانی را کہ روی بدین درگاہ آمدده اند مدد  
 فرست تا بمنتهای ایں دولت رسندر شرائخان ایشیا طیبی از روندگان  
 ایشان دور دار و کیل ایشان در دفع تفرقہ و در ہمہ احوال در ہمہ  
 کار تو باش دنعم انگلیں -

قدم اس حالت کو فنا فی التوحید کہتے ہیں یہ قدموں کے سچھانے کی جگہ ہے۔ سالکین میں سے بہت سوں کے قدم اس مقام پر لغزش کھا جاتے ہیں اور باطل تعبیرات کے سبب راستے سے ہٹ گئے ہیں۔ سواتے علم کی رہنمائی، ذہن کی تیزی، اللہ تعالیٰ کی مدد و توفیق اور واسطہ بال اللہ اور روشن ضمیر مرشد کی رہبری کے اس صحرائکوٹے نہیں کیا جاستا۔ اس مقام میں سالکین کے درمیان خاصہ تفاوت ہوتا ہے کوئی ایسا ہوتا ہے کہ ہفتے میں ایک ساعت سے زیادہ اس بارگاہ میں یا انہیں پاتا، کوئی ایسا ہوتا ہے کہ ایک دن میں ایک ساعت اور کوئی دو ساعت اور کوئی بیشتر اوقات حضرت شہزادہ میں مستقر رہتا ہے اور ایک ساعت بھی غافل نہیں ہوتا۔ اور میں نے خواجہ اسلام اللہ تعالیٰ ان کی روح عزیز کو پاک فرمائے سنا ہے کہ جو کوئی اس مقام میں تین دن اور تین رات رہے وہ مرد عجیب اور شرف یافتہ انسان ہوتا ہے۔ بیت

اس بے کران سمندر میں مینڈر کی مانند تدبیر کے ساتھ زیادہ کاوش کر۔ اگر اس راہ میں تجھ سے زیادہ جدوجہد نہ ہو سکے تو کم ہی۔ یہ صورت بھی لفغ سے خالی نہیں ہے افسوس ایسی مملکت میں جس کا اس قدر طول و عرض ہو تمہیں پیر کھنے کی جگہ نہ ملے۔ خداوند آن عزیزوں کے لئے جنہوں نے اپنے چہروں کو اس درگاہ کی جانب کر کریا ہے (غیب سے) مدد فرمائیے تاکہ اس دولت کی منہماں کو پہنچ سکیں اور اخوان اشیائیں کا شر ان کے شب دروز سے دُر رکھتے اور ان کے حال تفرقہ کے دفع کرنے میں اور ان کے کے تمام احوال اور تمام اعمال میں آپ ان کے کار ساز بن جائیے۔ بن تک آپ بھی کار ساز ہیں۔

لہ جائی رحمۃ اللہ علیہ نے نفیات میں سحر بر فرمایا ہے کہ عین القضاۃ نے دو بزرگوں سے فیض صحبت حاصل کیا۔ شیخ محمد بن حسوبیہ محدث ۲۵۵ھ اور احمد عزمالی ۲۵۲ھ خود عین القضاۃ ۲۵۵ھ میں بر سردار کئے گئے۔ قرینہ حالات سے منبط ہوتا ہے کہ خواجہ اسلام سے مراد شیخ احمد عزمالی ہی ہیں۔ واللہ علیم۔ نفیات الالہ ۲۶۸ھ طہران ۱۳۳۶ش

درجه سوم الفنا : عن الفناست ، و آن آنست که از کمال  
 استغراق و قوت استماع احساس رونده بفنا - خود و آگاهی از فنا  
 خود و دانستن آن که آن سلطان ظهور جمال و جلال است ، بیک صد  
 رخت و جود در چشم شهود با کتم عدم برد و همه از و پیغامبر آگاهی رونده  
 دریں همه در نظر رونده طلاقیت همه اشارت بتفرقه می کند و عین الجمیع  
 و جمیع الجمیع اینجا است که خود را بدل کل کاینات را در نور ظهور حق گم کند  
 و آگاهی خود از گم کردن هم گم کند و از این گم کردن هم گم شود ، پیغام بینید  
 جز حق و نه بینید که پیغام نخی بینید جز حق : حجتی محو و طمس فی طمس نه سکمت  
 اینجا و نه رسم ، نه وجود است دریں قدم و نه عدم نه عبارت است دریں مقام  
 و نه اشارت ، نه عرضت دریں عالم و نه فرش ، نه اثر است دریں بحر  
 و نه خبر ، کوکب : ۱- مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ا جز دریں اقلام ندر خشود  
 روح نیسم : ۲- مَنْ شَيْءٌ عَهَا لِكُلِّ الْأَوْجَاهَ ا جز دریں فضا بکشام روح  
 نرسد ، انا الحق و سبحانی ، جز دریں مقام نپذیرد توحید بی مشرک جز  
 دریں دارالمک صورت نبندو ، و آنچه گفته آمد علم توحید است چه  
 حقیقت توحید از این توحید مقدس است ، روش فلاسفه و معتبرانه در علم توحید  
 معکوس منکوس بود ، بچشم احوال در جمال توحید نگرستند یکی را دو دیدند  
 که بیل صد هزار روش ایشان در دیدن اسباب اثبات خودی بود لاجرم  
 چندان ظلمت از خودی خود برایشان ممکن گشود

تیسرا درجہ فنا عن الفنا (فنا سے بھی فنا) ہے اور وہ یہ ہے کہ استغراق کے کمال اور استماع کی قوت سے سائک کو اپنی فنا کا احساس اور اپنی فنا کی معرفت (حاصل ہو) اور یہ علم بھی ہو کہ وہ (ذات) جمال و جلال کے ظہور کا سلطان ہے اور ایک ہی چھپتے ہیں رخت وجود کو منصرہ شہود سے عدم کے پردے میں لے جاسکتی ہے اور یہ سب اس دکی نگاہ (سے دور کیا جاسکتا ہے۔ چنانچہ ان سب (حوال) میں سائک کی معرفت سائک طریقت کی نظر میں تفرقہ کی نشاندہی کرتی ہے اور عین اجمع اور جمع اجمع یہ مقام ہے کہ خود کو بلکہ کل کائنات کو حق تعالیٰ کے نور ظہور میں گم کر دے اور اپنی معرفت کے گم کرنے کو بھی گم کر دے اور اس گم کرنے سے بھی گم ہو جاتے۔ سو اسے حق کے کچھ نہ دیکھئے، یہ بھی خیال نہ کرے کہ وہ حق تعالیٰ کے سوا کچھ نہیں دیکھ رہا ہے۔ مثمن میں مثنا اور گم ہونے میں گم ہونا۔ اس مقدس مقام میں نہ اسم ہے نہ رسم، اس قدم میں نہ وجود ہے نہ عدم، نہ اس مقام میں عبارت ہے نہ اشارت، نہ اس عالم میں عرش ہے نہ فرش، اس بھریں نہ اثر ہے نہ خبر، اس آلقیم میں سو اسے کل من علیہا فان، (جنہیں رد ہے زمین پر موجود ہیں سب فنا ہو جاویں گے) کے کوئی ستارے نہیں چمکتے اور اس فضنا میں سو اسے کل شیئی ہاںک الا وجہہ (سب چیزیں فنا ہونے والی ہیں بجز اس کی ذات کے) کی روح نیم کے مشاہر وح تک کوئی خوشبو، نہیں پہنچتی اس مقام کے سوا، انا الحق" و "سبیاً" (کہنا، قابل قبول نہیں۔ سو اسے اس دارالملک (مقام) کے بے شرک توحید میعنی نہیں ہوئی۔ یہ کہا گیا ہے کہ علم توحید ہے لیکن صحیح بات یہ ہے کہ توحید کی حقیقت اس توحید سے مقدس ہے۔ عالم توحید میں فلسفہ اور معتقد ہے کہ روش اٹی اور پوچھ ہوتی ہے بھیجنگی آنکھ سے جمال توحید کو دیکھنے میں جو ایکیت اسے دیکھتے ہیں بلکہ مدد ہے (دیکھتے ہیں)، اثبات خودی کے لئے ان کا ڈھنگ یہ ہے کہ اسباب پر نظر رکھتے ہیں۔ اس کا لازمی نتیجہ یہ ہو اک خود ان کی خودی سے اس قدر نظمت ان پر مستولی ہوئی کہ

که حق را تعالیٰ گم کر دند در تیه حیرت وغیرت سرگشته شدند و جمله  
 صفات او را منکر کشند و او را جزو بیلوب صفات وصف نکر دند  
 و گفتند ما موجودیم او را موجود نتوان گفت ، و با عالمیم او را  
 عالم نتوان گفت ، ما قادریم او را قادر نتوان گفت ، اما او را معلوم  
 و جا هیل و عاجز هم نتوان گفت ، و همچنین در همه صفات باز روشن این  
 جوانمردال در استقاط حد داشت و اثبات قدم بود لاجرم چندان نور نهاده  
 حق تعالیٰ بر جان ایشان آشکارا گشت که ما دون اللہ در شعشعه شعاع  
 آن نور مقدس ناچیز نمود و همه صفات کمال و نعوت جمال و جلال در  
 حق او جل جلاله اثبات کردند و نفی غیر اد واجب دیدند و گفتند  
 عالم اوست و دیگران همه چاهیل ، قادر اوست و دیگران همه عاجز  
 بلکه موجود و حقیقت اوست و دیگران همه معدومند - بیت :

عشن با فرش پیش چشم شهود

عدم صرف و محو محض سند

تفاوت نگریان آن روش و این روش ، و این رونده و آن رونده  
 بهانا تو از تنک حوصلگی و بیه حاصلی و از فرط نابینایی و نارانی خود  
 این کلمات را شطح نام کنی و طایات لقب نهی ، لعزت ذوالجلال  
 که علی تحقیق و توحید است و هر توحید که جزایست دلیل و علیل است  
 و دریں مقام هزله الاصداق بیار است

اس میں حق تعالیٰ کو نہ پاسکے اور بیا بیان حیرت و غیرت میں سرگشته رہے اور حق تعالیٰ کی جملہ صفات کے منکر ہو گئے اور حق تعالیٰ کی تعریف بجز سلب صفات نہیں کرتے اور کہتے ہیں کہ ہم موجود ہیں، اسے موجود نہیں کہا جاسکتا، ہم عالم ہیں اسے عالم نہیں کہا جاسکتا، ہم قدرت رکھتے ہیں اسے قادر نہیں کہا جاسکتا، لیکن اس کو معدوم، جاہل اور عاجز بھی نہیں کہا جاسکتا۔ اسی طرح تمام صفات کے بارے میں یہی روش ہے۔ اس کے بخلاف ان جوانمردوں کی روشن (اہل حق کی روشن) حدوث کو ماقط اور قدم کو ثابت کرنے میں ہوتی ہے (یعنی اللہ تعالیٰ ہیست ہیں مخلوق یست ہے) یعنی طور پر حق تعالیٰ کے ظہور کا نور اس قدر ان کی روشن پر آشکار ہوا کہ اللہ کے سوا ہر شے اس نورِ مقدس کی شعاعوں کی تابنا کی میں تابود محسوس ہوتی اور انہوں نے تمام صفات کمال اور اوصاف جمال و جلال کا اس جل جلال کے حق میں اثبات کیا اور حق تعالیٰ کے غیر کی نفعی ان پر واجب ہوتی اور انہوں نے کہا کہ عالم وہ ہے دوسرے تمام جاہل ہیں، قادر وہ ہے دوسرے تمام عاجز ہیں، بلکہ حقیقت کے ساتھ وہی موجود ہے دوسرے تمام معدوم ہیں۔ بیت ۱۔

چشم شہود کے سامنے عرش فرش کے ساتھ عدم محفوظ جاتا

ہے، محو شدہ معلوم ہوتا ہے۔

اس روشن اور اس روشن میں جو تفاصیل ہے غور کرو، اور اس سائک اور اس سائک میں (بجوفرق ہے ظاہر ہے) شاید تم اپنی تنگ حوصلگی، بے حاصلی، بے ابھری اور نادافی کی زیادتی کے سبب ان باتوں کو شطب کا نام دو اور لاف و گناہ لقب کھوئے تذو الجلال کی قسم کر یہ عین تحقیق اور عین توحید ہے اور جو توحید بھی اس کے سواب پر استدلالی ہے اور کمزور ہے۔ اس مقام میں جو کچھ بیان کیا گیا ہے اور اس مقام میں لغزشوں کا

لہ پائے استدلال بیان چوبیں بود پائے چوبیں سختی بے تکمیل بود  
(مولانا ناروی)

ورای آپنے گفتہ آمد و سرگز دورونده در مقام توحید بر یک قدم  
نیوده اند و نخواهند بود و در سر قدمی آپنے فرد اوست بحسبت با  
او تاریک شاید و بعد از این بقدم عدم بواسطه جذبه از حدوث بقدم  
یا پدرفت تا آنگاه که بعالم بقا در رسد، و هنگ مالا عین رأت ولا  
ازن سمعت ولا خطر علی قلب بشر، و داشت که ترا درد این دولت و  
دولت این درد نیاشد، اما باری بایمان قبول کن تا غبار موکب این  
سلطین دیں بر چهره روزگار تونشیند و طراز اعز. از تو گردد و از آن  
میباش که : وَإِذْلَمْ يَهْتَدُ وَابِهِ فَتَيَقُّوْلُونَ هَذَا إِفْلُكُ  
فَتَدِيْمٌ ۚ ، بالله التوفيق

۱- سوره ۴۶ آیه ۱۱

امکان بہت زیادہ ہے اور ہر گز دو سالک مقام توحید میں ایک قدم پر تھیں ہوتے اور نہ ہوں گے۔ یہاں پر کچھ لاملا قدم اگلے قدم کی نسبت سے تاریک نظر آتا ہے۔ اس کے بعد عدم کے قدم اور جذب الہی کی مدد سے، حدوث سے قدم کی طرف بڑھنا چاہتے، یہاں تک کہ سالک عالم بقا تک پہنچ جاتے، اور یہی وہ بات ہے جس کے متعلق فرمایا گیا کہ اس مقام کی ہر شرطے ایسی ہے جس کو کسی آنکھ نے دیکھا تو کسی کان نے سنائے کسی انسان کے قلب نے اسے محسوس کیا اور میں جانتا ہوں کہ تمہیں اس دولت کا درد اور اس درد کی دولت حاصل نہیں ہے لیکن ایک بار (اس حقیقت کو) ایمان و لقین کے ساتھ قبول کر دتا کہ دین کے آن سلاطین کی سواری کا غبار تمہاری زندگی کے چہرے پر پیٹھ جاتے اور تمہارے قباستے اعزاز کو زیادہ آراستہ کرے اور ان لوگوں میں سے نہ بخوبی کوئی نصیب نہ ہوتی تو یہ کہیں گے کہ یہ قدیم جھوٹ ہے) اور توفیق اللہ تعالیٰ کے ہاتھ ہے۔

## فصل فی بیان المکان

امداد لطف الہی و اعداد عطف پادشاہی شار روزگار کسی باد  
کہ درین فصل بدیدہ انصاف نگرد نہ بدیدہ خلاف، و مضمون آں را  
از راه طلب حق تصفیح کند نہ از راه تبع عذرات، کہ پادشاہ تعالیٰ غیر  
است اسرار صہیت خود را با یہیج جاحد در میان نہیں بلکہ عین سر را  
ستر سرگرداند و بنزد یک گروہیں دیں ایں کلمات آنست کہ در میان آسمان  
د زمین یہیج سری عزیز تر و بزرگوار تراز سر مکان و زمان نیست، چہ  
بیشتر اسرار کہ مشائخ طریقیت و علماء حقیقت در آں سخن گفتہ اند اسرار  
کا رحم است تعالیٰ و تقدس، و معرفت مکان د زمان و شناختن آن معرفت  
ساحت ذات و صفات اوست و سر کہ مکان و زمان بشناشد اور  
از معرفت ذات و صفات مقدس بھرہ بیشتر یا شد، و از غایت عزت  
ایں سراست کہ مشائخ طریقیت از عہد اول تا عہد مادر آں یہیج سخن  
نگفتہ اند و یا لیت کہ ما نیز یہیج اشارات نگردی کی، و لیکن لیقیضی  
اللہ امراً کان مفعولاً۔ ۱

## فصل مکان کے بیان میں

لطف الہی کی بخششش اور عنایت پادشاہی کی کثرت اس شخص کی زندگی پر  
نشانہ جو اس فصل کو نظر اعراض سے نہیں بلکہ بنظر انصاف پڑھے اور غور  
کرے اور اس کے مطالب کو باطل کی پسیردی کے خیال سے نہیں بلکہ طلب حق  
کی خاطر مطالبہ کرے کہ پادشاہ تعالیٰ اخیور ہیں اور اپنی صمدیت کے اسرار کو  
کسی منکر پر منکش ف نہیں کرتے بلکہ عین راز ہی کو پرداز از بنا دیتے ہیں  
اور کہنے والے (مصنف کتاب ہذا) کے نزدیک یہ ایسے کلمات ہیں کہ آسمان  
وزمین میں مکان و زمان کے راز سے زیادہ کوئی راز عزیز نہ اور سب رگ  
نہیں ہے کیونکہ بیشتر از جو مشائخ طریقت اور علمائے حقیقت نے اس  
باب میں بیان کئے ہیں حق تعالیٰ و تقدس کی فعایت کے اسرار ہیں  
(مکان و زمان کے اسرار بیان نہیں کئے ہیں) اور مکان و زمان کی معرفت  
اور اس کا عرفان دراصل حق تعالیٰ کی ذات و صفات کی وسعتوں  
کی معرفت ہے۔ اور جیسی کسی کو مکان و زمان کا عرفان حاصل ہے،  
وہ حق تعالیٰ کی ذات و صفات کی معرفت سے زیادہ بہرہ ملتے ہے۔ یہ  
اس رانہ کی غایت عزت کا سبب ہے کہ مشائخ طریقت نے قرآن اول  
سے ہمارے عہد تک اس خصوصی میں کچھ ارشاد نہیں کیا ہے، اور افسوس کہ  
ہم بھی اس بات کو بیان نہیں کرتے و لکن یقیضی اللہ امر آکان معمول اریکیں  
تکمیل جو بات اللہ کو کرنا منتظر تھا اس کی تکمیل کر دے، اب سب سے پہلے

اکنون اول بدایل سمعی اشارت کنیم که حق تعالی را مکانت پس  
بدلایل شرعی اثبات کنیم که بجهت مخصوص نیست پس آن مکان را بیان  
کنیم چنان که متفاوت بود از مشاهدات بصائر، و جمله را بعبارتی سهل سلس  
ارا کنیم و در تعریفی نکوشیم تا فهم کردن آن آسان بود.

اما بیان آنکه حق تعالی را مکانت از راه پرابین سمعی و آیات  
قرآن مجید که شواهد معرفتست و اخبار و آثار صحیح که مقاعدست و  
جماعتست و دلایل اجماع امت که قواعد امور ملتست :

اما آیات قرآن قوله تعالی : وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَمَا كُنْتُمْ إِذْ قَوَّلَه  
مَا يَكُونُ مِنْ تَجْوِيْلِ شَلَّتْهُ إِلَّا هُوَ رَأَيْعَهُمْ إِلَى قَوْلِهِ إِلَّا هُوَ  
مَعَهُمْ أَيْنَمَا كَانُوا لَهُ

وقوله تعالی : وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْقَرِبَادِ

وقوله تعالی : وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْكُمْ وَلَكُنْ لَا تُبْصِرُونَ

۱- سوره ۵۷ آیه ۴ ۲- سوره ۵۸ آیه ۷ ۳- سوره ۵۰ آیه ۱۶

۴- سوره ۵۶ آیه ۸۵

ہم سمجھی دلائل بیان کرتے ہیں کہ حق تعالیٰ کا مکان ہے پھر دلائل شرعی سے ثابت کریں گے کہ حق تعالیٰ کا مکان کسی جہت کے ساتھ مخصوص نہیں ہے، الغرض اس مکان کو بیان کریں گے جو مشاہدات بصیرت سے فہوم ہوتا ہے، ان تمام امور کو ہم سادہ اور سلیس عبارت میں بیان کریں گے اور اداۓ مطلب کو دقيق نہ ہونے دیں کہ ناکہ مسئلہ کا سمجھنا آسان ہو جائے۔

اب اس سلسلے میں کہ حق تعالیٰ کا مکان ہے سمجھی دلائل اور قرآن مجید کی آیات جو معرفت کے شواہد ہیں اور صحیح احادیث و آثار جو سنت جماعت کی بنیاد ہیں، اور امت کے اجماع کی دلیلیں جو ملت کے امور کے قواعد ہیں بیان کئے جاتے ہیں۔

پہلے قرآن کی آیات سمجھ لیں اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں وَصُوْمَعَكُمْ اِيْنَا كُنْتُمْ رَادِرْ تَبَارَ سے ساتھ رہتا ہے خواہ تم لوگ کہیں بھی ہو، اور فرمایا مایکون من بخوبیٰ ثلثۃ الاصلوْرَاعُہمْ ..... الی قولہ ..... الاصْوَاعُہمْ ایذا کانو رکوئی سرگوشی تین اور میوں کی ایسی نہیں ہوتی جس میں چوتھا وہ رعنی اللہ نہ ہوا اور نہ پانچ کی رسرگوشی ہوتی ہے جس میں چھٹا وہ نہ ہوا درست

اس (عدد) سے لم رہیں، موتی ہے رجیے دیا چار آذیوں میں اور نہ اس سے زیادہ مگر دہ رہ رہات میں، ان لوگوں کے ساتھ ہوتا ہے خواہ وہ لوگ کہیں بھی ہوں، اور اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں وَخُنَانَ اَنْزَبَ الیہِ مِنْ جِلِّ الْوَرِيدِ رَادِرِیْمِ النَّانَ کے اس قدرتی ہیں کہ اس کی رُگ گردن سے بھی زیادہ مادخت اقرب الیہِ شَکْمُ وَالکُنْ لَا تُبَصِّرُونَ رَادِرِیْم راس دقت اس رمنے والے شخص کے تم سے بھی زیادہ نزدیک

وقوله تعالى : وَمَا يَعْزِزُهُ عَنْ رَبِّكَ هُنَّ مُشْقَالٌ ذرَّةٌ فِي  
 الْأَرْضِ وَلَا فِي السَّمَاوَاتِ مُثَمَّلٌ ذَلِكَ كَثِيرٌ فِي الْقُرْآنِ وَمِنْهُمْ  
 از ظاهراً بسیار آنست که حق تعالی با همه ذره های وجود بذات  
 موجود است الا آنکه معیت او با اجسام نه چون معیت اجسام است  
 با اجسام لعین در مکان اجسام، زیرا که او جسم نیست و نه چون معیت  
 جواهر با اجسام یا چون معیت اعراض با جواهر و اجسام، زیرا که او  
 جو هر و عرض نیست آری معیت روح با جسم مثال معیت حق است تعالی  
 با محل سکنی نیست، زیرا که روح نه درون قلب است و نه بیرون، و نه متصل است  
 ب قالب و نه منفصل از قالب، بلکه روح از عالمی دیگر است و قالب  
 از عالمی دیگر، و بر روح از عوارض اجسام چون دخول و خروج و اتصال  
 و انفعال وغیراً جایز نیست و با این همه ذره از ذره های قالب  
 نیست که روح بحقیقت با او موجود نیست

ہوتے ہیں لیکن تم نہیں سمجھتے) اور فرماتے ہیں دماغی عزب من رب  
 من مشقال ذریقہ فی الارض دلائی السماء اور آپ کے رب (کے علم ہے  
 کوئی چیز ذرہ برابر بھی غایب نہیں نہ زمین میں اور نہ آسمان میں  
 بلکہ سب اس کے علم میں حاضر ہیں) اس طرح کی مثالیں قرآن میں  
 بہت ہیں، ان تمام کے ظاہر سے یہہ مفہوم ہوتا ہے کہ حق تعالیٰ نہام  
 ذرہ ہائے وجود کے ساتھ بذاتہ موجود ہیں، البتہ حق تعالیٰ کی اجسام  
 کے ساتھ میت اس طرح کی نہیں ہے جس طرح اجسام کے مکان میں  
 اجسام کی میت اجسام کے ساتھ ہے کیونکہ حق تعالیٰ جسم نہیں ہیں  
 اور نہ اس طرح جواہر کی میت اجسام کے ساتھ ہے یا اعراض کی  
 میت جواہر اور اجسام کے ساتھ ہے کیونکہ حق تعالیٰ جواہر و عرض نہیں  
 ہیں البتہ کسی درجہ میں، روح کی بدن کے ساتھ میت حق تعالیٰ  
 کی تمام کائنات کے ساتھ میت کی مثال ہو سکتی ہے کیونکہ روح نہ قلب کے  
 اندر ہوتی ہے اور نہ باہر نہ قلب سے متصل ہوتی ہے اور نہ قلب سے منفصل  
 بلکہ روح دوسرے عالم سے ہے، اور قلب دوسرے عالم سے اور  
 روح پر اجسام کے عوارض کا اطلاق، جیسے داخل ہونا، باہر آنا، متصل ہوتا  
 اور منفصل ہونا وغیرہ جائز نہیں ہے لیکن با ایسی ہمہ قلب کے ذرات  
 میں سے کوئی ذرہ ایسا نہیں ہے جس میں فی الحقيقة روح موجود نہ ہو

لئے اصطلاح میں جسم کا مطلب ایسا مرکب جر طول، عرض اور عمق رکھتا ہو  
 لئے جو ہر عرض کی ضلاعیں پیدا کرے اور ہر جزیئہ کا مادہ جو اپنی ذات میں قائم ہو  
 لئے عرض۔ جو ہر کی صفت ظاہر ہوتے والی شے۔

در مکانی که لایق رطاقت روحست، معیت حق تعالیٰ یا خلق هم بین  
مشالست: من عرف نفس فقد عرف رب، اشارت بدیں  
سرست پس حمل سر دیم ایں آیات را بر مکانی که لایق قدس و پاکی او  
باشد تما هم با همه ذره های وجود موجود باشد و هم از همه منزه و مقدس  
و متفاوت بود و بعد از این در تفصیل امکنه بیان آن مکان گفته آید  
ان شاء الله.

اما اخبار سید عالم صلی اللہ علیہ وسلم دریں معنی بسیار است:  
قوله علیه افضل الصلوٰۃ برؤایتہ انس بن مالک رضی اللہ عنہ یقُول اللہ  
تعالیٰ و عزیٰ و جلیٰ و وحدانیتی و فاقہ حلقی الی و هستوانی علی عرشی  
دار تفاصیل مکانی، این استحیی من عبدي و متی یشیان فی الاسلام ان  
اعذ بہم - و قولہ صلی اللہ علیہ وسلم یقُول اللہ تعالیٰ و عظمتی و جلیٰ و  
ارتفاع مکانی لا یدخل الجنة احد و قلبہ مظلوم، و این لفظ عزیٰ و جلیٰ  
دار ارتفاع مکانی در اخبار بسیار آمده است اگر همه بنویسیم در از  
شود و غرض ما از بیکی حاصل است.

اپنے ایسے مکان میں جو روح کی لطافت کے لائق ہے خلق کے ساتھ حق تعالیٰ کی معیت کی مثال ایسی ہی ہے، جس نے اپنے نفس کو پہچانा اس نے اپنے خدا کو پہچانا (اس مقررے میں) اسی راز کی جانب اشارہ ہے۔ پس ہم نے ان آیات قرآنی کا اطلاق حق تعالیٰ کے ایسے مکان پر کیا جو ان کی ذات، کی قدسیت اور پاکی کے لائق ہے۔ وہ ذات نام ذرہ ہائے وجود کے ساتھ ہوتے ہوئے بھی تمام سے نشرہ، متدس اور عالی ہے۔

اس مکان کا بیان نصل امکنہ میں کیا جائے گا۔ الشاعر اللہ۔

جان لیں کہ اس معنی میں سید عالم صلی اللہ علیہ وسلم کی احادیث بہت سی ہیں۔ آنحضرت علیہ افضل الصلوٰۃ کا ارشاد انس بن مالک کی روایت سے ہے کہ حق تعالیٰ فرماتے ہیں۔ مجھے اپنے عزت و جلال و حدا نیت اور میری طرف میری مخلوق کی احتیاج اپنے عرش پر میرے استوئی اور میرے بلندی مکان کی قسم کہ مجھے اپنے بندے اور بندی سے جو اسلام میں بوڑھے ہو جائیں شرم آتی ہے کہ میں انہیں عذاب دوں۔ اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ حق تعالیٰ فرماتے ہیں۔ میری عظمت و جلال اور بلندی مکان کی قسم جنت میں ایسا کوئی آدمی داخل نہ ہو سکے گا، جس کا دل تاریک ہے۔ اور یہ الفاظ، عزّتی، و علالی و ارتفاع مکانی، احادیث میں بہت سے مقدم پر آتے ہیں۔ اگر یہم سب کو تحریر کریں تو ملواں ہو گی اور ہمارا تقدیر تو ایک سے حاصل۔

لَهُ الْوَتَّانَهُ انس بن مالک رضی اللہ عنہ۔ مدینہ منورہ پیدا ہوئے۔ پھوپھوں ۴۰ میں اسلام آئے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت کا شرف بھی حاصل ہوا۔ وفات ۹۳ ہجری

و امیر المؤمنین علی و ثوابن رضی اللہ عنہما روایت میکنند از سید عالم  
 صلی اللہ علیہ وسلم که فرموده : قال موسیٰ علیہ السلام یارب اقرب اقرب  
 انت فانا جیک ؟ ام بعید فانا دیکت ؟ فانی احس حس صوتک دلا  
 اراک این انت ؟ فقال اللہ تعالیٰ له انا خلفک داما کت و عن مینک  
 و عن شما ک دانا جلیس عبادی حین یذکرنی وانا معا اذا دعائی و در  
 تفسیر حریری آمده است به روایت ایان از انس رضی اللہ عنہما ک گفت  
 سید عالم صلی اللہ علیہ وسلم روزی بمردی بگزشت و آل مرد گفت :  
 والذی احتجب لبیع سموات ، فقال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم :  
 مه انه فوق کل شیئ

ہو جاتا ہے اور امیر المؤمنین علی اور شوبان رضی اللہ عنہما، سید عالم صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت کرتے ہیں، آپ نے فرمایا، کہ موسیٰ علیہ السلام نے کہا۔ اے پروردگار کیا تو قریب ہے کہ میں بچھے سے مناجات کر دیں یا تو دوڑ ہے کہ بچھے پکاروں کیونکہ میں تیرے حسن صوت کو محسوس کر رہا ہوں لیکن بچھے دیکھنے کیا تو کہاں ہے؟ حق تعالیٰ نے فرمایا میں تیرے پچھے ہوں تیرے آگے ہوں تیرے دائیں ہوں اور تیرے بائیں ہوں اور میں اپنے بندے کے پاس بیٹھا ہوتا ہوں جب وہ میرا ذکر کرتا ہے اور میں اس کے ساتھ ہوتا ہوں جب وہ بچھے پکارتا ہے۔ اور تفسیر حیری میں حضرت انس رضی اللہ عنہ کے توسط سے حضرت ابیان رضی اللہ عنہ کی روایت منقول ہے کہ سید عالم صلی اللہ علیہ وسلم ایک دن ایک شخص کے پاس سے گزرے اس شخص نے عرض کیا اس ذات کی قسم جو سات آسمانوں کے جیا بول میں مستور ہے تو حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہم وادیہ بہر چیز کے اور پر ہے

لہ ابوالحسن علی بن ابی طالب شیعی سنتہ جماعت خلیفہ راشد۔ شہادت شنستہ  
آپ ۸۹۵ حدیثوں کے راوی ہیں۔ علام اسٹے ۶

لہ ابو عبد اللہ شہ شوبان بن بیکر و رضی اللہ عنہ۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے تعلیم  
کر کے آزاد فرمایا۔ آنحضرت علیہ السلام کے خادم تھے۔ سید شہزادہ  
شاہ معین الدین ندوی جلد مفتی ۱۹۷۲ء میں ازت یاں

۳۔ ابوابید ابیان بن سعید بن العاص شیعی تھے۔ سید ابید شہزادہ ہیں  
بھروسی کے عامل بنائے گئے۔ وفات ۲۱ نومبر ۱۹۷۲ء میں احمد بن احمد

وتحت كل شيء وقد ملأ كل شيء عظمة ، وهم آنجلات روايات  
 از ابن عباس رضي الله عنه : من نعم الله صعد من الصخرة التي في  
 بيت المقدس فقد سهابيل استوى امره فوق برية وبلبن تحت ارضه  
 فلم يخل منه مكان ولا سماء ولا ارض ولا بحر ولا هواء وهم عز و  
 جل بكل مكان ، ودر تفسير حريري است از ابن عباس رضي الله عنه  
 که سید عالم صلی الله علیه وسلم ای آیة برخواند که : هُوَ الْأَوَّلُ وَ  
 الْآخِرُ وَالظَّاهِرُ ، وَالبَاطِنُ ۚ ۱ پس گفت ہو الاول لم یکن قبله شيء  
 و ہو الآخر یکن بعد شيء ، ثم قال صلی الله علیه وسلم فلوری بعضهم  
 ای الارض لدی علی الله ، لانه لا يخلو منه مكان ، وهم در اخبار است که  
 ان الله تعالی ماحل في شيء ولا فاب عن شيء ، وجملة ای اخبار  
 دلالت میکند صریح بر اثبات مكان مرجع تعالی را ، ونیز در هر یک  
 از آن دلالت صریح است .

ہر چیز کے نیچے ہے اور اس کی عقلت ہر چیز پر چھانی ہوئی ہے۔ اور وہی ر تفسیر حریری میں، حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے، جو خیال کرتا ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اس صخرے سے جو بیت المقدس بیس ہے بلند ہوئے تو اس نے سہو کیا بلکہ حق تعالیٰ کا امر اپنی مخلوق کے اور پر اور اس کی زمین کے نیچے مستوری ہوا۔ جب مستوری ہے، تو اس سے کوئی مکان نہ آ سماں نہ زمین نہ برہنہ بکھر جائی نہیں ہے اور اللہ عز و جل ہر جگہ ہے۔ اور تفسیر حریری، ہی میں ابن عباس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ یہ عالم صلی اللہ علیہ وسلم یہ نئے آیت تلادت فرمائی ہے اول والا خدا ظاہر والباطن رد ہی پہنچے ہے اور دہی پچھی پہنچے ہے اور دہی ظاہر ہے اور دہی مخفی ہے، اور فرمایا وہ ایسا ادل ہے جس سے پہنچے کوئی شے نہیں وہ ایسا آخر ہے کہ اس کے بعد کوئی شے نہیں وہ ایسا ظاہر ہے جس سے بلند کوئی شے نہیں ایسا باطن ہے جس سے نیچے کوئی شے نہیں پھر فرمایا صلی اللہ علیہ وسلم نے اگر کوئی زمین کے اندر ڈول ڈالے تو وہ ڈول اللہ پر جا کر ہرے گا کیونکہ اس سے کوئی مکان خالی نہیں ہے، نیز احادیث میں ہے کہ اللہ تعالیٰ نے کسی شے میں حلول نہیں کیا اور کسی شے سے غائب نہ ہوا۔ یہہ تمام احادیث قطعی طور پر حق تعالیٰ کے مکان پر دلالت کرتی ہیں نیز ان میں سے ہر ایک میں اس امر پر صریح دلالت موجود ہے کہ حق تعالیٰ کا مکان کسی

لہ عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ بن عبد المطلب جلیل القدر سماں تھے۔ آپ سے ۱۶۶ حدیثیں مردی ہیں جن میں حضرت ابن مسعود رضی اللہ عنہ کا تول ہے کہ آپ قرآن کے مفسر ہیں۔

بر آنکه مکان او بر جهتی مخصوص نیست بل که هیچ ذره از ذات آفرینش از ذات مقدس او دوزنیست یا آنکه هیچ مخلوق را با او پیوند نیست و منفصل نیست با آنکه نه متصلست هیچ چیز مسلم معیت ذات احد فرد را با همه ذرات نامتناهی فهم نتوانست کرد بنی تقدیره تحریزی و حلول در امکنه مخلوقات، لاجرم مکان را منکر شد و هرچه دریں باب آمده بود بتا ویلات سرد ظاهری بگردانید و اگر حقیقت مکان لشناختی بدال همه تکلفات سرد مفطر نگشتی -

اما بیان اجماع امت بر اثبات مکان آنست که ابوالقاسم بلخی که رئیس معتزله بود در کتاب مقالات فرق اهل قبله گفته است ابتداءات تأییف هذا الكتاب سنته آنست و سیعین و مائتین الهجریه، و غرض از ذکر این تاریخ آن بود

جہت سے مخصوص نہیں ہے بلکہ آفرینش کے ذرات میں سے کوئی ذرہ اس کی ذات مقدس سے دور نہیں ہے دراں حالیکہ کسی مخلوق کا اس سے پیوند نہیں ہے اور منفصل بھی نہیں ہے اور یہہ کہ وہ کسی شے سے متصل نہیں ہے۔ اللہ تعالیٰ کی ذات احمد فرد کی تمام نامتناہی ذرات کے ساتھ میت کو کوئی متكلّم سمجھہ ہی نہیں سکتا، جب تک وہ مخلوقات کے امکنہ میں اللہ تعالیٰ کی ذات مقدس کے حلول و تجزیہ کا قائل نہ ہو لامحال اس نے مکانِ الہی کا انکار کیا اور جو کچھ اس باب میں دیا ہے اور احادیث، آئی ہیں ان کی ظاہری ناقص ناویلات بھی کیں۔ اگر اسے حقیقتِ مکان معلوم ہوتی تو ان تمام بے جا تکلفات سے مفطر نہ ہوتا۔

اشبات مکان پر امت کے اجماع کی کیفیت یہہ ہے کہ ابوالقاسم بن بنی جو کہ معتزلہ کا سردار تھا، اس نے اپنی تصنیف «مقالات فرق اہل نبلہ» میں کہا ہے: «میں نے اس کتاب کی تالیف کو <sup>۲۷</sup> سے <sup>۲۹</sup> میں شروع کیا، اس تاریخ کو یہاں درج کرنے کا مقصد یہہ تھا کہ

لہ پورا نام ابوالقاسم عبد اللہ بن احمد بن محمود معتزلی تھا۔ وہ ابوالقاسم الکعبی الباجی کے نام سے بھی مشہور ہے۔ ابن شہاب البطیب ابراہیم بن محمد متوفی ۳۵۰ھ کا استاد تھا اور خود ابوالحسن المخیاط معتزلی کا شاگرد تھا اس کی وفات ۴۱۹ھ میں ہوئی ملاحظہ فرمائیں ر دائرة المعارف اسلامیہ جلد چہارم نامہ،

لئے مسلمانوں میں عقائد کے استبار سے قدیم گروہ۔ ان کے رسول خمسہ یہ میں توحید و عدل و عد و عیاد۔ کفر و اسلام کی دریانی منزل کا اقرار امر بالمعروف و نہی عن المنکر اُنقلی دلائل کے بجائے عقلی دلائل پر زیادہ اعتماد کرتے تھے۔ المذاہب الاسلامیہ الوزیرہ مصری

تتا معلوم شود که هر چه بعد از ای فرادید آید بخلاف آن بدعت  
 و ضلالت بود، پس دریں کتاب گوید : **قالت المعتزلة والخوارج**  
 والروبية والمرجيةة بان اللہ تعالیٰ فی کل مکان وانه لا یجوز ان  
 یکون فی مکان دون مکان و بکرجیه سبھه اصحاب حدیث و فقهاء  
 خواسته است و برام ابوجنیفه تخصیص کرده و اورا از جمله  
 مرجیان شمرده و از این اجماع جماعتی را استثناء کرده که ایشان در  
 اثبات مکان عالی ترین امت اند و گفته است : **قال الشام**  
**و جماعة الحشوية**

یہ معلوم ہو جائے کہ اس کے بعد اب جو کچھ اس کے بخلاف دیکھنے میں آئے وہ بہت اور مگر اسی ہوگی۔ پس اس کتاب میں وہ ہوتا ہے کہ محتزلہ اور خوارج اور روبيہ اور مرجبیہ نے کہا ہے کہ اللہ تعالیٰ ہر مکان میں ہیں اور یہہ جائز نہیں کہ وہ ایک مکان میں ہوں اور دوسرے مکان میں نہ ہوں۔ اس نے تمام اصحاب حدیث اور فہم کو مرجبیہ خیال کیا ہے اور امام ابو حیفہ پر تخصیص کی ہے، اور انہیں بھی ان سب کے ساتھ مرجبیہ میں شمار کیا ہے، اور اس اجماع سے ایک جماعت کو استثنائی کر اثبات مکان میں یہہ حضرات امت کے عالی ترین افراد ہیں اور کہا ہے کہ ہشام اور حشویہ اور

امہ جنگ مفہیم میں حکم کے تقریکے بعد حضرت علی کرم اللہ وجہہ کی نوج کے ایک گروہ کے "لَا حُكْمُ إِلَّا لِلَّهِ" کا نعرہ لکھا یا اور حضرت علی سے بغاوت کی۔ یہ گروہ حضرت علی اور حضرت عثمان رضی اللہ عنہما کی خلافت ہا مذکور ہے۔ دائرة المعارف اسلامیہ جلدہ ۱۰۴-۱۰۷  
۲۷ روبیہ یار دیہ۔ افسوس ہے کہ تلاش بسیار کے باوجود اس گروہ کے حالات معلوم نہ ہو سکے۔ ممکن ہے کہ اس گروہ کا نام پہلے کچھ مہا اور بعد میں کچھ کہا گیا ہو۔ والسلام علیہ مرجبیہ کا نقطہ نگاہ یہ ہے کہ گناہ کے مرکب کو گناہ میں کے مطابق سزادی جلتے گی اور وہ رائجی جنگی نہیں ہے۔ اس بات کا بھی امکان کہ اللہ تعالیٰ اپنے لطف و کرم سے اس کی مغفرت فرمائیں اور سزا ہے پڑ جائے۔ المذاہب الاسلامیہ ابو زہرہ مصہدی  
۲۸ ابو محمد شاہ بن الحکم الشیبانی متوفی ۱۹۹ھ بکفر میں پیدا ہوا۔ واسطہ میں پیدا ہوئے اور بنیاد میں ربانی احتیار کی الدلالات علی حدود الشیعہ اس کی تصنیف ہے مجمع المؤلفین جلد ۱۴۔ ۱۳۷

۲۹ حشویہ۔ ایک اصطلاح جسے ان لوگوں کے لئے استعمال کیا جاتا تھا، جو نظواہ پر انکسار کر کے اللہ تعالیٰ کے لئے۔ تجھیم کے قابل ہوئے رفعت بالله، دائرة المعارف اسلامیہ جلدہ ۲۳

والمشبّهاته انة تعالي في كل مکان ولا يجوز ان يكون في مکان دون مکان  
پس معلوم شد که دریں تاییخ جمله امت متفق و متيقّن بوده اند بر  
اشبات مکان و اختلاف ایشان در صفت مکان و ما هیت و کیفیت  
آل بوده است نه در نفس مکان، و نیز معلوم شد که اجماع ایشان  
نه از پیش خود بوده بلکه بناء آل اجماع و بر قرآن و اخبار و اقوال صحابه  
و تابعین و اتباع تابعین بوده است و نیز معلوم شد که این اجماع  
در آل عهد بغایت شایع و نطا بر بوده است تا بحدی که معتزله آنرا  
رد نتوانستند کرد و اگر نه ظهور این اجماع بودی معتزله آن را رد  
کردندی، زیرا که رد اجماع در مسایل اصول بینزدا ایشان رواست  
و اجماع امت در فروع بینزد یک ایشان جحت است نه در اصول،  
و یا بیت که بد انتسخی که مرد عاقل منصف حق طلب چگونه روا  
دارد که منکر مکان شود

مشکلہ کی ایک جماعت اس بات کی قاتل ہے کہ حق تعالیٰ اہر مکان میں ہیں اور جائز نہیں کہ وہ ایک مکان میں ہوں اور ایک مکان میں نہ ہوں چنانچہ (مذکورہ بیان کی روشنی میں) یہہ حقیقت واضح ہو گئی کہ اس زمانے تک (الب اقسام بُنیٰ تک) اثبات مکان کے میں میں تمام امت متفق تھی اور اس پر لقین رکھتی تھی اور ان کا کوئی اختلاف تھا بھی تو مکان کی مہیت و کیفیت کے بارے میں تھا نفس مکان پر ان کا کوئی اختلاف نہ تھا۔ اور یہہ بھی معلوم ہو گیا کہ ان کا اجماع اپنی رائے سے نہ تھا بلکہ اس اجماع کی بنیاد قرآن و احادیث، صحابہ و تابعین اور تبع تابعین کے اقوال پر تھی اور یہہ حقیقت بھی معلوم ہو گئی کہ یہہ اجماع عہد مذکور میں بہت زیادہ شائع اور ظاہر تھا، یہاں تک کہ معتزلہ بھی اس کا رد نہیں کر سکتے تھے۔ اگر اس اجماع کا ظہور نہ ہوتا تو معتزلہ اس کا رد ضرور کرتے کیونکہ مسائل اصول میں اجماع کا رد کرنا ان کے تزدیک جائز ہے اور فرع میں اوت کا اجماع ان کے تزدیک جgett ہے اصول میں نہیں۔

افسوس صد افسوس کا شیں جان سکتا کہ مرد عاقل انصاف پسند اور حق طلب کس طرح روا رکھ سکتا ہے کہ مکان کا ان کا رکرے

اہ قدیم اعتقادی فرقہ۔ ان لوگوں نے اللہ تعالیٰ کی صفات کو ثابت کرنے پر اس قدر زور دیا کہ ان صفات کو مخلوق کی صفات کے ساتھ مشابہت دے دی اور تبیہہ میں مبتلا ہو گئے اور مشبیہہ کہلاتے۔ رسالہ قشیری ترجمہ داکٹر پیر محمد حسن مقدمہ ص ۳

با آنکه داند که معنی مکان خلوت و خلوات را نهایت نیت  
 پس گفتن که حق تعالی در پیچ چیز از این خلوات موجود نیست و نه نزدیک  
 آنست دنه مماس آن و نه مقابله آن نه زیر آن و نه زبر آن با آنکه  
 آن خلوات نا متناهیست تعطیل صریح وزندقه صرف باشد و غایت  
 این متكلم از راه جدل و عناد گوید آنست که گوید این دخول و خروج  
 و مماسه و مجازات و مقابله و فوقیت و تجییت همه از صفات اجسام است  
 و حق تعالی جسم نیست پس از این همه پیچ برو روانیا شد، جواب گوییم  
 آری از این همه پیچ برو روانیست ولیکن غرض مانه اثبات الفاظ است  
 بل که از بهتر کشف غطا و ارطای تلبیس این افاظ را بلطف وجود بدل  
 کنیم، و گوییم که حق تعالی با عالمهای اعلی و ادنی و عالمهای صورت  
 و معنی موجود است یا نه ؟ اگر گویی موجود است مقصود ما حاصل  
 شد و اگر گویی موجود نیست تعطیل محض وزندقه صرف باشد

الا آنکه

جب کہ اسے یہہ معلوم ہے کہ مکان کا معنی خلا ہے اور خلاؤں کی کوئی انتہا نہیں ہے۔ پس یہہ کہنا کہ حق تعالیٰ ان خلوات میں سے کسی بھی شے میں موجود نہیں ہیں، نہ اس کے قریب ہیں، نہ متصل ہیں، نہ مقابل ہیں، نہ اس کے نیچے ہیں، نہ اور پر ہیں، حالانکہ خلاؤں نامتناہی ہیں (ظاہر ہے) صریح قطعی اور مخصوص زندقہ ہے اور حد یہہ ہے کہ یہہ کلم جدل و عناد کی راہ سے جو دلیل دیتا ہے دد یہہ ہے کہ (عین القصاة) کہتے ہے کہ داخل ہونا، باہر آنا، متصل ہونا آمنے سا منے ہونا، مقابل ہونا یا بلندی و پستی اجسام کی صفات ہیں، اور حنونکہ اللہ تعالیٰ جسم نہیں ہیں اس لئے ان میں سے کوئی بات ان پر منطبق نہیں ہو سکتی (یہہ تو کھلات فنا دے ہے)، ہم اس اعماض کے جواب میں کہتے ہیں، بے شک ان میں کوئی بات اللہ تعالیٰ پر رد نہیں ہے، لیکن ہمارا مقصود الفاظ کا اثبات نہیں ہے بلکہ (فسح فہمی) کا پرداہ ہٹانے اور شیطانی مکر و فریب کو رد کرنے کے خیال سے ہم ان الفاظ کو لفظ دحود سے بدل دیتے ہیں اور کہتے ہیں کہ حق تعالیٰ اعلیٰ اور ادنیٰ عالموں اور صورت و معنی کے جہاں ل کے ساتھ موجود ہیں یا نہیں؟ اگر تم کہتے ہوئے موجود ہیں تو ہمارا مقصود حاصل ہو گیا اور اگر کہتے ہو کہ موجود نہیں ہے تو یہہ قطعی تعطیل اور مخصوص زندقہ ہے بجز اس کے کہ

لہ اللہ تعالیٰ کی صفات کا انکار۔ چونکہ سلف اللہ تعالیٰ کی صفات کے قائل ہیں اس لئے انہیں صفاتیہ کہا گیا۔ معترض جو صفات کے منکر ہیں معطلہ کہلاتے۔ رسالتہ تشرییہ ترجمہ ڈاکٹر پیر محمد حسن ص ۲۳

وجود او در امکنه جسمانیات و روحانیات محال است پس مکان اثبات کردیم لایق ذات مقدس او، جدا و دور بمعنی و حقیقت از امکنه جسمانیات و روحانیات و آن مکانیست که آنرا نه طول و نه عرض و نه عمق و نه بعد و نه مسافت است بلکه همه قرب در قریب است، یک ذره و کم از یک ذره در همه عالم غیرب و شهادت از و خالی نیست، و محال است عقلتاً و همچنان امکاننا و وقوعاً که پیچ و هم بد و رسید یا پیچ فهم او را دریا بد یا پیچ عقل چند و چونی او بداند زیرا که محال است که پیچ مخلوق در و گنجید یا بد و راه یا بد و هم و فهم و عقل از مخلوقانند وجود حق تعالی پا ذره های عالم چون وجود جانست با ذره های قالب ولی المثل لا علی چه دخول و خروج و اتصال و الفصال و مماسه و مجازات و فوقيت و دشحيت و جمله عوارض و صفات اجسام بر روح جایز نیست زیرا که روح از عالم امرست نه از عالم خلق و با این همه پیچ ذره از ذره های قالب از و خالی دور نیست و از منفصل نیست اگرچه بد و هم منفصل نیست وجود روح با ذره های قالب نه در مکان جسم است بلکه در مکانیست لایق او و میتوان آن مکان و جمله امکنه بعد از این فصل گفته آید نشان ز الله تعالی و پنسته عین -

اللہ تعالیٰ کا وجود مکان جسمانیات و روحانیات میں محال ہے، اس ہم ایسے مکان کا اثبات کرتے ہیں جو ان کی ذات مقدس کے لائق ہے، مکان جسمانیات و روحانیات سے عیلحدہ اور دور، معنی اور حقیقت دونوں اعتبار سے۔ اور وہ مکان ایسا ہے جس میں نہ طول بے نہ عرض، اس میں نہ گہرائی ہے نہ دوری، اور نہ مسافت ہے بلکہ تمام قرب ہی قرب ہے۔ تمام عالم غیب دشہود میں سے ایک ذرہ ایک شمع کم یا زیادہ اس کے بغیر نہیں ہے۔ اور عقلًا، وہماً، امر کا ناً اور قو عاً محال ہے کہ کوئی دہم اس تک پہنچ سکے یا کوئی فہم اس کو پاسکے یا کوئی عقل اس کے بارے میں کتنا ہے، اور کیسا ہے، «معلوم کر سکے کیونکہ یہہ قطبی محال ہے کہ کوئی مخلوق اس میں سا سکے یا اس تک راہ پاسکے، اور دہم دہم اور عقل بھی مخلوق ہیں اور عالم کے ذرول کے ساتھ اللہ تعالیٰ کا وجود ایسا ہے جیسے قلب کے ذرات کے ساتھ روح کا وجود ہے واللہ المثل الاعلیٰ اور اللہ تعالیٰ کے لئے تو بڑے اعلیٰ درجہ کے صفات ثابت ہیں) روح پر اجسام کی صفات مثلاً دخول، خرچ، انتہا، انفعال، مہام، محاذات، نوچیت، سختیت اور تمام عوارض جائز نہیں، کیونکہ روح عالم خلق سے نہیں بلکہ عالم امر سے ہے با ایس ہمہ ذرات قلب میں سے کوئی ذرہ اس سے خالی اور در نہیں ہے اور اس سے منفصل نہیں ہے اگرچہ متصل بھی نہیں ہے۔ اور قلب کے ذرول کے ساتھ روح کا وجود جسم کے مکان میں نہیں ہے بلکہ ایسے مکان میں ہے جو روح کے لائق ہے۔ اس مکان اور جملہ مکانوں کا بیان اس نفل کے بعد ہو گا انتہاء اللہ تعالیٰ۔ اسی سے ہم مدد کے خواستگار ہیں۔

## فصل در بیان امکنه

بدان که معرفت ایں امکنه جزو بصیرت دل و مشاهده سر و معاينة روح ممکن نشود و قرآن و اخبار و اجماع امت محک معارفست، پس مارا آنچه ببصایر و مشاهدات معلوم گشته بود بر محک قرآن و اخبار و اجماع امت امتحان کردیم درست در است آمد. شکر حق تعالی گزاریم و بدل و جان قبول کردیم و همه را ظاہر بیان نمودیم بی تشبیه و تعطیل و با شرعاً العصمهه و التوفیق، آمدیم به بیان مکان بین بان طریقت چنانکه مستفاد است از مشاهده بصیرت.

خدارند ایں مخدره غیبی را که هزاران سال است تا بحجاب عزت محتجب است و بنقاب نور از دیده اغیار مستور، بر دست مشاطه هدایت و توفیق بر طالبان آ خرالزمان جلوه کن و تشنگان آ خرالزمان لا که در بیدای حیرت سرگردانند

## فصل امکنہ کے بیان میں

جان لیجیئے کہ ان امکنہ کی معرفت بغیر دل کی بصیرت، باطنی مشاہدہ، اور معاشرہ روح ناممکن ہے چونکہ قرآن، احادیث اور اجماع امت معارف کی کسوٹی ہیں، پس ہمیں جو بھائی اور مشاہدات حاصل ہوئے ہم نے قرآن دھدیث اور اجماع امت کی کسوٹی پر انہیں پر کھا، سب درست اور راست پائے۔ ہم نے حق تعالیٰ کا شکر ادا کیا اور دل دھان سے قبول کیا اور اب تمام رہائش اور مشاہدات کو بے تشبیہ دے بے تعطیل کھل کر بیان کرتے ہیں۔ صرف اللہ کی عصمت اور توفیق لی مدد سے۔ اب ہم زبان طریقت میں جیسا کہ مشاہدہ اور بصیرت سے مستفاد ہوا ہے مکان کے بارے میں بیان کرتے ہیں۔

خداوند آپ اس غیبی پر دہ نشین کو جو ہزار دل سال سے راپ کے، جواب عزت کے پر دے میں ہے اور لزور کے لقب میں چشم اغیار سے پوشیدہ ہے، ہدایت و توفیق کی مشاطر کے ذریعے، آخر زمانے کے طالبوں پر حلوہ فلگن کر دیجئے اور آخری زمانے کے تذہ کاموں کو جو حیرت کے بیان میں سرگردان ہیں اپنے لطف دکرم کے ساقی کے ذریعہ

بروست ساقی رطف شربتی شاقی فرست، عمر عالم پا خر سید آخراں  
 عروسان چوں ماھ از بهر کدام شاھان نام زدند؟ پادشاھا ایں سراغظم را  
 و ایں بد لازم را به بیانی روشن و شرحی مبین مبہم مقرون گردان تا  
 بود که گم گشتگان تیه اغزار و افتادگان عرقاب اکار و میش صورت ای که  
 در دریدن پوستین بندگان گرک صفت گشته اند و خرمن عمل ریزه خود  
 را با آتش غیبت می سوزند و بیاد بدگمانی بر می دهند بنور دلالت تو از  
 ظلمت جهالت بر می دند، یا در سیل المحترين و یا ارحم الراحیمین.

بدان الہمک اللہ و ارشد ک کمکان بر سرہ قسم است : قسم اول  
 مکان جسمانیات، و قسم دوم مکان روحانیات، و قسم سوم مکان اللہ  
 تعالی و تقدس، و قسم اول بر سرہ قسم ایست مکان جسمانیات کثیف و مکان  
 جسمانیات لطیف و مکان جسمانیات لطف  
 اما جسمانیات کثیف زمینست و هزاحمت و مضائقت در و  
 ظاہرست تاییکی فراتر نشود دیگری بجای او نتواند نشست و قرب و بعد  
 در و معلوم است، مثلًا از همدان یه نیسابور نزد یک تراست که بغداد  
 و دریں مکان از جای بجای شدن ممکن نشود جزو بینقل اقدام و قطع  
 مسافت و در و اشکانی نیست.

شفا بخش شربت بمسجد بھیجئے۔ عالم کی عمر تماں ہوئی آخیر یہہ چاند جیسی دنیں  
کن بادشاہوں کے لئے مخصوص ہیں۔ اے پادشاہ اس بہت بڑے  
راز کو اور ناگزیر تدبیر کو ایسے بیان کے ساتھ خور دشنا ہو اور ایسی  
شرح کے ساتھ جو واضح ہو رہا دلیل اور قوی بنا دیجئے تاکہ اتنا تو ہو  
کہ فرمبے کے بیان میں بھٹکے ہوئے، انکار کے گرداب میں پھنسنے ہوئے  
بھیڑ جیسی صورت دا لے جو بندگانِ الہی کی پوستیں پھاڑنے میں بھیڑ جی  
کی مانند ہو گئے ہیں اور اپنے ریزہ عمل کے خرمن کو غیبت کی آگ میں  
جلاتے ہیں اور بُرگانی کی ہوادیتے رہتے ہیں آپ کے نور کی دلیلوں سے  
جہالت کی تاریکی سے بخات پا جائیں یا دلیل المحترين دیا الرحمن الرحیم  
اللہ تعالیٰ تھمارے دل میں نیکی ڈالیں اور بہتاری ہدایت فرمائیں  
جان لو کہ مکان کی تین قسم ہیں۔ پہلی قسم مکان جسمانیات، دوسری  
قسم مکان روحانیات اور تیسرا اللہ تعالیٰ ولقدس کا مکان۔ قسم  
ادل کی بھی تین قسم ہیں کثیف جسمانیات کا مکان، لطیف جسمانیات کا  
کامکان اور جسمانیاتِ الطف کا مکان۔

جسمانیات کثیف زمین ہے۔ حاصل ہونا اور تنگی پیدا کرنا اس  
کا ظاہر ہے۔ جب تک کوئی شے کسی جگہ سے نہ ہٹائی جائے دوسری  
شے اس کی جگہ نہیں لے سکتی۔ نزدیکی اور دری بھی اس کی ظاہر ہے  
مثلاً ہمدان سے نیشاپوریہ نسبت بغداد کے زیادہ نزدیک ہے، اور  
اس مکان میں ایک جگہ سے دوسری جگہ (وجود) ہونا نمکن نہیں  
ہے جب تک قدم پڑھا کر منتقل نہ ہوا جائے اور فاصلہ طے نہ کی  
جائے اور اس میں کوئی اشکال نہیں ہے۔

اما مکان جسمانیات لطیف مکان باد است و درین مکان هم  
 مزاجت باشد بدینیل آنکه تا بادی که در خانه باشد از منفذی بیرون  
 نزود بادی دیگر درون نتواند آمد و اگر در خانه فهم نتوانی کرد اینیانی  
 که پر باد کنی هیچ باد دیگر درون نتواند آمد تا آنکه که بادی که در ویست  
 بیرون آید و بدان که هرچه بعد مکان جسمانیات کثیف است قرب  
 این مکافت یعنی هرچه در وی در است درین نزدیک است زیرا که در آن  
 مکان هرچه بمهای و دو ماه توان رفت درین مکان بساعی توانست  
 و مرغ چوی درین مکان میرود بساعی چندان برود که بمهای دز زمین  
 و از آواز رعد و دیگر آوازها همچنین فهم کن و بدان که این مکان را نیز هم  
 بعد است، چه اگر باد خواهد باد یا مرعنی یا آواز که از مشرق به غرب رود بجهت  
 تواند رفت.

اما مکان جسمانیات الطف مکان انوار صورتی است چوی نور آفتاب  
 و ماه و ستارگان و آتش و مثل این و هرچه در مکان جسمانیات لطیف  
 دور است درین مکان نزدیک است، مشرق از غرب در آن مکان  
 دور است و درین مکان نزدیک است، و بر همان این آنست که چوی  
 آفتاب نه را ز مشرق بر زند

جسمانیات لطیف کا مکان، ہوا کا مکان ہے، اس مکان میں کبھی مزاحمت ہے اور اس کی دلیل یہ ہے کہ جب تک ایک ہوا کسی گھر میں ہے اور وہ کسی سوراخ یا راستے سے باہر نہیں نکل جاتی دوسری ہوا اس میں داخل نہیں ہو سکتی اگر گھر والی بات آپ کی فہم میں نہیں آ رہی ہے تو یوں سمجھ لو کہ تم ایک برتن میں ہوا بھرتے ہو تو دوسری ہوا اس وقت تک اس میں داخل نہیں ہو سکتی جب تک اس کے اندر کی ہوا باہر نہیں نکل جاتی۔ اور یہ کہ بھی جان لو کہ جسمانیات کیثیف کے مکان کی دوڑی، اس مکان کی نزدیکی ہے، یعنی جو شے دہاں دوڑ ہے یہاں نزدیک ہے، کیونکہ جو شے اس مکان (مکان جسمانیات کیثیف، میں ایک ماہ یا دو ماہ میں فاصلہ طے کر لے گی وہ اس مکان رہا کان جسمانیات لطیف) میں ایک ساعت میں طے کر سکتی ہے اور پرندہ اس مکان میں ایک ساعت میں اس قدر پرواز کر سکتا ہے، جتنا کوئی شخص یا شے زمین میں ایک ماہ میں فاصلہ طے کرنا ہے۔ اسی طور پر کبھی کے کڑ کنے کی آداز اور دوڑی آدازوں کا اندازہ کیا جا سکتا ہے یہ کہ بھی سمجھ لو کہ اس مکان میں کبھی دوری (فاصلہ) ہے، کیونکہ ہوا پرندہ یا آداز یہہ چاہیں کہ مشرق سے منرب تک پہنچ چاہیں تو ایک میں مدت میں ایسا کر سکتے ہیں۔

جسمانیات الطف کا مکان اُن لزار کا مکان ہے جو صورت پذیر میں (صورتًا نظرتے ہیں، جیسے آفتاب، چاند، ستارے اور آگ یا ان کی نشل، اور جو شے جسمانیات لطیف (ہوا اداز) کے مکان میں دوڑ ہے، اس مکان میں نزدیک تر ہے اور اس کی دلیل یہ ہے کہ جب آفتاب مشرق سے طلوع ہوتا ہے تو آفتاب اس

هم در حال نور او بمغرب رسدمی یافح درنگی و اگر روش او در مکان باد  
 بودی جز بدرنگی وزمانی بمغرب نتوانستی رسید و نور آتش و جز آن  
 همین حکم دارد تا بدان جایگاه که منقطع شود، پس معلوم شد که نور مکانی  
 دیگر دارد جز مکان باد، و بر هان دیگر بدیں آنست که چون شمعی در  
 خانه بری که پر باد بود نوشیع در آن خانه منتشر شود بی آنکه بادر را از خانه  
 بیرون باید شد، پس رانستیم که نور را در میان باد مکانی دیگر است  
 لطیف تر از مکان باد و هرگز باد در آن مکان نتواند رفت بسبب کثافت  
 نسبی، و نه نیز نور در مکان باد تواند آمد بسبب رطافت بر تقدیر خلو  
 مکان باد، ولیکن از غایت قرب این دو مکان را از یک دیگر تمیز  
 نتوان کرد و باز شناختن این جز بسرا هم عقلی و مشاهدات سری و مکاشفا  
 قلبی و معاینات روحی صورت نبندد و اگر دریں انسکانی هست مثالی  
 دیگر بگوییم لفهیم نزد یک تر؛ بدان که حقیقت آتش حرارتست و آتش  
 احراق و آنچه تو آنرا آتش دانی صورت آتش است و خاصیتیش اضاعت  
 و آتش ضد آب است بطبعیت و اجتماع ضدین محال است و هرگز نتواند بود  
 که آب و آتش جمع شوند در یک مکان، چون این بدانستی بدان که در آب  
 گرم آتش موجود است و آن آتش است که دست می سوزاند و آب،  
 و دانسته که آب و آتش در یک مکان جمع نشوند پس معلوم شد که آتش  
 در میان آب و مکانی دیگر دارد جز مکان آب و در مکان آب آتش نیست

کی روشنی کسی تاخیر کے بغیر مغرب تک پہنچ جاتی ہے۔ اگر نورِ آفتاب کی روشنی ہوا کے مکان میں ہوتی تو مراحت اور رہنمائی کے بغیر مغرب تک نہ پہنچ سکتا۔ اسی طرح آگ سے پیدا ہونے والی روشنی اور دیگر روشنیوں پر بھی، جب تک انہیں پنے مقام سے منقطع نہ کیا جائے، اسی حکم کا اطلاق ہو گا۔ پس معلوم ہوا کہ نور کا مکان، ہوا کے مکان سے عیینہ ہے اور دوسری دلیل اس پر یہ ہے کہ اگر تم ایک شمع کسی گھر میں لیجاؤ جو ہوا سے پر ہو تو شمع کی روشنی اس گھر میں بغیر ہوا خارج کئے پہنچیں جائے گی، پس ہم جان گئے کہ ہوا کے درمیان بھی روشنی کا مکان دوسرا ہے جو ہوا کے مکان سے لطیف تر ہے، اور ہوا اپنی ذائقہ کثافت کے سبب نور کے مکان میں داخل نہیں ہو سکتی اور نہ روشنی اپنی لطافت کے باعث، ہوا کے مکان کے خلا کے اندازے کے مطابق ہوا کے مکان میں آسکتی ہے لیکن ان دونوں مکان کے انتہائی قرب کی وجہ سے ایک دوسرے سے تباہ کرنا مشکل ہے۔ اور یاتر ہے کہ اس کی صورت عقلی دلائل باطنی مشاہدات، تلبی مکاشفات اور روحی معاشرات کے بغیر حاصل نہیں ہوتی۔ اگر اس میں کوئی اشکال ہے تو یہ دوسری مثال بیان کرتے ہیں جو فہم سے زیادہ نزدیک ہے۔ جان لوکہ آگ کی حقیقت گرمی ہے اور اس کی مابہیت جلانا ہے اور تم جسے آگ سمجھتے ہو وہ آگ کی صورت ہے اور اس کی خاصیت روشن کرنا ہے اور یہ اعتبار طبیعت آگ پانی کی ضد ہے اور تم یہ بھی جانتے ہو کہ اجتماع ضدیں محال ہے اور ایسا ہرگز نہیں ہو سکتا کہ آگ اور پانی ایک جگہ جمع ہو جائیں۔ جب تم کو یہ بات معلوم ہو گئی تو یہ بھی جان لوکہ گرم پانی میں آگ موجود ہے اور وہ آگ ہی ہوتی ہے جو ہاتھ کو جلاتی ہے پانی نہیں۔ اور یہ تو تم جانتے ہی ہو لے آک اور پانی ایک مکان میں جمع نہیں ہو سکتے پس میتو یہ نکلا کر آگ پانی میں ہوتے ہوئے دوسرے مکان میں ہے، پانی کے مکان سے عیینہ، اور جس طرح پانی کے مکان میں آگ نہیں ہوتی۔

و در مکان آتش آب نیست زیرا که اگر آب و آتش در یک مکان  
جمع شوند اجتماع صندیں لازم آید و این محالست، اما در مکان بغایت  
نیز ریکنندیه یک دیگر، پیچ جزوی از آب گرم نیست که توان گفت که این  
آبست بی آتش یا این آتش است بی آب و هر یک از ایشان از یک دیگر  
 جدا اند نه متصل بهم و نه منفصل از هم، چون این مکان فهم کرده باشد که  
درین مکان مزاحمت و مضایقیت نیست و بر هاش آنست که اگر یک شمع  
در خانه بری نور آش شمع بهمه زدایا و هوای آش خانه بر سد و اگر صد شمع  
دیگر در بری انوار بهمه در یک مکان جمع شود بی ۲ نگه شمع اول بیرون باید  
برد و بدان که این مکان را نیز بعد هست زیرا که نور آفتاب و آتش از  
جحب کثیف و نستواند گذشت و چون بعد مفرط شود نور منقطع گردد پس  
معلوم شد که هرچه از پس جباب کثیف است یا از بعد مفرط منقطع  
می شود ازین مکان و آنچه در این مکان باشد دورست.

قسم دوم از اقسام امکنه مکان روحانیات است و آن ا نوع بیار  
و هر چند روحانی لطیف تر مکان او لطیف تر، و حاصل آش پنجم نوع  
میاید: نوع اول مکان روحانیات ادنی و نوع دوم مکان روحانیات  
او سط و نوع سوم مکان روحانیات اعلی و نوع چهارم مکان ارواح.  
اما روحانیات ادنی ملا نگه اند که بردو زخ موکلنده و بر زمین باشی  
دیگر که فرود زمین ناست و بر ترا ایشان ملا نگه اند در رتبت

اسی طرح آگ کے مکان میں پانی نہیں ہوتا کیونکہ اگر آگ اور پانی ایک مکان میں جمع ہو جائیں تو اجتماع ضریب لازم آئے گا اور یہہ محال ہے۔ لیکن مکان میں ایک دوسرے سے انتہائی قریب ہیں۔ کرم پانی کا کوئی جزو ایسا نہیں ہے جس کے لئے یہہ کہا جاسکے کہ یہہ بے آگ پانی بے یا یہہ بے پانی آگ ہے۔ لیکن ان میں سے ہر ایک، ایک دوسرے سے جدا بھی ہے نہ ہم متصل ہیں اور نہ منفصل ہیں۔ جب تم نے اس مکان کی حقیقت کو سمجھ لیا تو یہہ بھی جان لو کہ اس مکان میں مراحت اور تنگی نہیں ہے اور دلپ اس کی یہہ ہے کہ اگر تم کسی گھر میں ایک شمع لے جاؤ، تو اس شمع کی روشنی اس گھر کے تمام گوشوں اور فلاتک پہنچ جاتی ہے، اگر سو شمعیں لیجیا تو سب کار دشیاں ایک مکان میں، بغیر اس کے کہ پہلی شمع کو باہر لے جایا جائے جمع ہو جاتی ہیں اور جان لو کہ اس مکان میں بھی یہہ ہوتا ہے کیونکہ آنتاب اور آگ کی روشنی کثیف پر دے سے نہیں نکل سکتی اور جب بعد حد سے تجادز کر جائے گا تو روشنی منقطع ہو جائے گی، پس معلوم ہوا کہ جو روشنی کسی کثیف پر دے کے پھیپھی ہوتی ہے یا بہت زیادہ دوری کے سبب منقطع ہو جاتی ہے، وہ اس مکان سے اور جو کچھ اس مکان میہے اس سے دور رہتا ہے۔

امکنہ کے اقسام میں سے دوسری قسم مکان روحانیات ہے اور اس کے بہت سے الواح ہیں اور جس قدر کوئی روحانی شیئے لطیف تر ہوتا ہے اسی نسبت سے اس کا مکان بھی لطیف تر ہوتا ہے۔ بہر حال ان سب کا حاصل چارالنواح ہیں۔ پہلی نوع روحانیات ادنیٰ کام مکان، دوسری نوع روحانیات اور سطح کام مکان، تیسرا کی نوع روحانیات اعلیٰ کام مکان اور جو حقیقی نوع اور داچ کام مکان۔ روحانیات ادنیٰ وہ ملائکہ ہیں جو درزخ پر اور دوسری زمینیوں پر جو ہماری زمین کے نیچے ہیں مقرر ہیں اور ان سے رتبے میں یہ تر وہ ملائکہ ہیں جو دریا دل

که بر دریاها و کوهها و صحراها ممکن آند و علی الجمله طوایف فرشتگانی  
اند که مسخرند از بہر ترتیب مناطق عالم سفلی که مستقر فلک قمرست و  
روش ایشان در صعود تا آسمان اول پیش نباشد و از آنجا البتة تواند  
گزشت اگرچه قدرت گذشتن دارند ولیکن از راه رتبت ایشان را  
آنجا بدانسته اند هرگز بمقدار سرماگشتی بیشتر نشوند چنان که فرموده:  
وَمَا مِنَّا إِلَّا لَهُ مَقَامٌ مَعْلُومٌ ۚ ۱ و در درجات و مقامات ایشان  
تفاوت بسیارست ولیکن همه را در یک درجه شمردیم و روحانیات ادنی  
لقب نهادیم تا در از نشود و هرچه در آسمانهاست از راه رتبت از  
ایشان دورست .

امار و حانیات او سط ملائیکه آسمانها آند و ملائکه هر آسمان از آسمان  
دیگر محجوبند و لودنوت انملا لاحترفت ، در حق همه است و همچنین تا  
حمله عرش و صافین و حافین و انواع ملائکه که فزود عرضند و تفاوت در  
درجات و مقامات ایشان را نهایت نیست ولیکن همه را در یک درجه  
آنکاشیم و تفاوت میان ایشان در مراتب سچوں مراتب خدم و حشم ملاطین  
صورتست که پیش تخت پادشاه هر یک رامقامی معین است

پہاڑوں اور صحرائوں پر مقرر ہیں ان کے علاوہ فرشتوں کے دو گروہ ہیں جو عالم سفلی کے انتظام کی ترتیب کے نئے ساخت ہیں۔ ان کا مستقر نلک قریب ہے، یہ فرشتے بلند یوں پڑھاتے ہیں لیکن ان کی روشن آسمان ادل سے زیادہ ہنپیں ہے اور زندگی سے آگے جاہکتے ہیں، اگرچہ دہائی سے گزرنے کی قدرت رکھتے ہیں لیکن رتبے کے اعتبار سے ان کو دو ہیں تک رکھا گیا ہے اور ہرگز انگلی کے ایک پورے کے برابر بھی آگے ہنپیں بڑھتے، جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا وَمَا مَنَا إِلَّا مَقَامٌ مَعْلُومٌ (ادریم میں سے ہر اک کا ایک معین درجہ ہے، اور ان کے درجات مقامات میں بہت زیادہ فرق ہے لیکن ہم سب کو ایک ہی درجے میں شمار کرتے ہیں اور روحانیات اور قلب رکھتے ہیں ناکہ بیان طویل نہ ہو جائے اور جو کچھ آسمانوں میں ہے مراتب کے اعتبار سے ان کی درسائی سے بالاتر ہے۔

روحانیات اوسط آسمانوں کے ملائکہ ہیں اور ہر آسمان کے ملائکہ درجے آسمان کے ملائکے پوشیدہ ہیں، ان سب کے حق میں یہ مقولہ صادق آتا ہے، اگر میں انگلی کے پورے کے برابر بھی (آگے) جاؤں تو میں جل جاؤں، اسی طرح عرش کو اٹھائے ہوئے برابر برابر صفت لائے اور گرداگر دکھلے ہوئے فرشتے اور ملائکہ کے لواح جو زیر عرش ہیں سب اسی ذیل میں آتے ہیں اور ان کے درجات مقامات میں تفاصیل کی حدود انتہا نہیں ہے لیکن ہم نے سب کو ایک ہی درجے میں رکھا ہے۔

ان کے درمیان مراتب میں فرق اسی طرح کا ہے جس طرح کا فرق ظاہری بادشاہوں کے خدمت گز اور اور لشکر میں ہوتا ہے کہ بادشاہ کے دربار میں ہر اک کا مقام ملتا۔

لہ سعدی شیرازی رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا ہے  
اگر یک سرموئے بر تریم فروع تجلی بیوزد پرم

که از آنچه بیشتر نتواند شد

امار و حانیات اعلیٰ مقر پان حضرت ربوبیت اند از راه صفت  
 و مراتب ایشان را نهایت نیست و مقام ایشان در عالم علیین است و  
 ایشان سخت رطیف اند تا بکاری که اگر خواهند خویشتن را از طوائف ملائکه  
 که فرود ایشانند باز پوشند که بهیچ گونه ایشان را نتوانند دید از فرط  
 رطافت امکنه ایشان در مکان ایشان بهیچ حجاب نیست از دیوار چنین  
 در آیند که از در و در اندر و دنگ سخت، پیمان جایی دارند که در  
 فضای فراخ، در امکنه ایشان هم نوعی است از بعد، زیرا که ایشان را  
 بحرکت هم حاجت است اگرچه به کم از یک طرفتہ العین بمقصد رسندا  
 حاجت بحرکت هم منافی کنایت در روحیت، و هر یک از طوایف  
 ملائکه دیگر همیں خاصیت دارند ولیکن در عالم خود بقدر مرتبه خود  
 اما مکان ارواح هم متفاوت است بر حسب تفاوت ارواح در رطافت  
 و کمال در رطافت روح انسانی راست و این روح بغایت رطیف است  
 و بهیچ مخلوق در رطافت بد رجه او نرسد و بهیچ ذره از عرش تا تحت الثری  
 از دواز مکان او دور نیست و اورا بحرکت بهیچ حاجت نیست هر چاکه  
 او را بجوبی بیانی و اونه متصل است و نه منفصل، نه داخل است و  
 نه خابح، نه متحرک است و نه ساکن، و این همه بیرا هین عقلی معلوم است و  
 لیکن چون شیوه عقل معرفت نبود و هر طایفه در آن سخن گفته اند  
 در آن شروع نکر دیم و برا هین عقلی کسی را بکار آید که مکاشفات قلبی  
 و مشاهدات سری و معاینات روحی نداشته باشد

ہے، اس مقام سے آگے کوئی نہیں بڑھ سکتا۔

روحانیات اعلیٰ بے اعتبار صفت حضرت ربویت کے مقرب ملاجہ میں اور ان کے مراتب کی کوئی اہمیت نہیں ہے اور ان کا مقام عالم علیین میں ہے اور یہہ بے حد لطیف ہیں، یہاں تک کہ اگر چاہیں تو ملاجہ کے ان گرد ہوں سے جن کا مستقر ان سے نیچے ہے خود کو ان کی زگا ہوں سے پوشیدہ کر لیتے ہیں اور بے حد لطافت کے باعث انہیں کسہ طرح نہیں دیکھا جا سکتا۔ اور ان کے مکان میں کسی طرح کو رکا دل نہیں اور یہہ دیواریک سے اس طرح نکل جاتے ہیں جس طرح کوئی در دراز سے سے نکلتا ہے اور سخت پتھر میں ایسے قیا پندرہ ہو سکتے ہیں جیسے کشادہ ذہناں میں۔ ان سے امکنہ میں بھی بہبب لبڑ نو عیسیٰ ہوئے ہیں کیونکہ یہ بھی حرکت کے محتاج میں، خواہ پنک جھسپت سے ہے میں مقصد پالیں لیکن روحيت میں حرکت کا محتاج ہونا کمال کے منفی نہیں ہے اور ملاجہ کے دوسرے گرد ہوں یہ سے ہر ایک ایسی خاصیت کا عامل ہے نہیں پہنچنے مخصوص عالم میں اور اپنے مرتبے کے لقدر۔

مکان ارواح بھی، روحون دیاکریزگی میں ذریقے، میان، مقادیت ہوتا ہے اور لطافت میں کمال درج انسان لوح احتیل ہے اور یہہ روح بہت زیادہ لطیف ہوئے ہے، اور پاکنیزگی میں کوئی مخلوق اس کے درجے تک نہیں پہنچ سکت اور عرش سے سخت الشری ایک کوئی ذرہ اس کے مکان سے دور نہیں ہے اور اس روح کو حرکت ای بھی کوئی ضرورت نہیں ہے تم اسے جہاں بھی تلاش کر پا لو گے۔ وہ نہ تسلیت نہ انسان ہے۔ داخل ہے، نہ خارج ہے، نہ متحرک ہے، نہ ساکن ہے۔ یہہ تمام امر، ایک مکان سے ثابت ہیں، لیکن چونکہ عقل کا شیوه معرفت نہیں ہے اور ہر کو دنے اس مکان کے پرستکو کہے، ہم نے اس بحث کو ترک کر دیا ہے۔ درحقیقت عقلی دلائل کی تو اس شخفر کو ضرورت ہوئے جو قلبی مکاشفات، باطنی مٹاہات اور روحي معائنات سے

چه چوں آ فتاب معرفت طالع شود بنور چراغ عقل حاجت نباشد و  
بدان که درین مکان هم نوعی مهت از بعد، زیرا که علیین نامتناهی ازو  
دورست، و سافلین نامتناهی تمحققین و علی الجمله هرچه نامتناهی است  
از و دور است چه او متناهی است و متناهی بنا متناهی محیط نشود  
والسلام.

آ مدیکم بمقصود بدان که حق تبارک و تعالی ازین بهمه مکانهای کیا دگردیم  
منزه و مقدس و متعالیست نه حلول او درین مکانهای رواست و نه مماسه  
آل او را منصور، و نه مجازات ایں او را جائز، و مکان او عز و جل فوق همه  
مکانهای است و همه آل مکان قرب در قرب است، در و بعد از یک پیچ و چه مکان  
نیست، علیین و سافلین و همه نامتناهی یک نقطه است و این مکان  
را نه طول است و نه عرض نه عمق و نه بعد و نه مسافت و نه فوق و نه تحت  
و نه بینین و نه یسار و نه خلف و نه قدام اگر به وسعت آل مکان نگری ترک  
از آل بینی که چشم زد و هم در و گنجد و اگر لبیق آل نگری او را برهمه  
متناهی محیط یابی، لا یعرف عنہ الایه، و بدان که اگر روح بمتابع است سید  
بشر صلی اللہ علیه وسلم بد و ام ریاضات و مجاہدات قوت گیر و قواند که  
قالب کثیف رایه مکان حسما نیات لطیف کشد و نشانش آل باشد که  
پیک ساعت دو سه ماہه راه برو دو آنچه شنیده که زمین را از بہر فلان  
ولی طی کردند.

محروم ہو، کیونکہ جب معرفت کا آفتاب طلوع ہو جاتا ہے تو عقل کے حر چار گی رشتنی باقی نہیں رہتی۔ اور تم جان لو کہ بعد کے اعتبار سے اس مکان میں بھی قسمیں ہیں کیونکہ نامتناہی علیئیں اس سے دور ہے اور اسی طرح نامتناہی ساقلین بھی اس سے دور ہے اور جو بھی نامتناہی ہے اس سے دور ہے، کیونکہ یہ خود نامتناہی ہے ظاہر کہ نامتناہی نامتناہی پر محيط نہیں ہو سکتا۔ دالام

اب ہم مقصد کی جانب آتے ہیں۔ جان لو کہ حق تبارک و تعالیٰ ان تمام مکانوں سے جن کا ہم نے ذکر کیا ہے، منزہ ہیں پاک ہیں اور عالی ہیں۔ ان مکانوں میں نہ ان کا حلول رہا ہے اور نہ ان کی پیوشنگی متصور ہو سکتی ہے، اور نہ ان کی ذات کے لئے ان مکانوں کے مجاز میں ہونا جائز خیال کیا جاسکتا ہے۔ اس خدائے عز و جل کا مکان تمام مکانوں سے برتے ہے اور یہہ مکان تمام سر قرب در قرب ہے۔ اس میں کسی اعتبار سے بھی بعد ممکن نہیں ہے علیئیں، ساقلین اور تمام نامتناہی (ملک) اس کا ایک نقطہ ہے۔ اس مکان کا نہ طول ہے، نہ عرض، نہ گہرائی ہے، نہ بعد اور نہ مسافت، نہ بلندی ہے نہ پستی دہ نہ دایس طرف ہے نہ بائیں طرف اور نہ پچھے ہے نہ آگے ہے، اگر تم بے اعتبار دست اس مکان کو دیکھو تو اس سے بھی زیادہ تنگ پاؤ گے کہ اس میں شاسیہ دہم بھی سما سکے، اور اگر تم بے اعتبار تنگی اسے دیکھو تو اس نامتناہی پر محيط دیکھو گے۔ لا یعْرِفُ مِنْ اَلَا بَهْ (یعنی اللہ تعالیٰ کی معرفت کسی کو حاصل نہیں ہوئی مگر خود اسکے) تھے جان لو کہ اگر انہاں روح سید بشر صلی اللہ علیہ وسلم کی انتفاع کے ساتھ دامکی ریاضات دمباہدات سے قوت حاصل کرے تو یہہ بھی ممکن ہے کہ فالب کشیف کو جسمانیات لطیف کے مکان تک پہنچا دے اور اس کی علامت یہہ ہے کہ ایک ہی ساعت میں دو تین ماہ کی راہ میں کوئی جلنے اور یہہ جو تم نے سنا ہے کہ (اللہ رب العزت نے) فلاں دل کے لئے زمیں کو لپٹ

تابیک شب بمکه رفت دریں حال پاشد و اگر قوش بیش باشد تواند که قالب را بگان جهانیات اطفت کشد و نشانش آل بود که در میان آب برود و ترند زیرا که او در مکان آتش در آب میرود و در آن مکان آب نیست و نیز بیک نفس از مشرق به غرب رود و نیز او را در چند حال مختلف به بیند و او در یک جای ساکن بود و ایں ولی متو ز از امکنه جهانیات نگذشت باشد و اگر قوت روح بگان رسد قالب را بگان روحانیات کشد و نشانش آن باشد که در آتش رود و نوزد زیرا که او در مکان روحانیات در آتش میرود و در آن مکان ییج آتش نیست و آنچه شنیده که زیانیه را ییج المی نمی رسداز آتش دوزخ، از اینست همان بیان و اولیا رعلیهم السلام در دوزخ رو تراز بیه راستی و عده : وَإِنْ مِنْكُمْ إِلَّا وَارْدُ هَـ ۱ پدیں صفت روند و دریں مکان باشند لاجرم در شوند و بیرون آیند و ایشان را از دوزخ و احوال آل ییچ خبر نباشد إِنَّ الَّذِينَ سَبَقَتْ لَهُمْ مِنَ الْحُسْنَىٰ أُولَئِكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ ۲ در دوزخ باشند و از دوزخ دور پاشند هم چنان که اندیشه تو در میان آتش رود و بیرون آید و نه او را از آتش خبر پاشد و نه آتش را از واثر، زیرا که در مکان آتش اندیشه نیست و در مکان اندیشه آتش نه، و نشان دیگر آن پاشد که ایں ولی از دیوار همچنان در آید که از در

دیا۔ یہاں تک کہ ایک شب کی مدت میں مکہ معلکہ پہنچ گیا اسی حالت میں ہوتا ہے اور اگر زیادہ قوت حاصل ہر تو یہ کبھی ممکن ہے کہ قابل کو جسمانیاتِ الطف تک پہنچا دے اور اس کی علامت یہ ہے کہ پانی کے اندر چلے لیکن ترنہ ہو، کیونکہ وہ پانی کے اندر آگ کے مکان میں چلتا ہے اور وہاں مکان آب موجود ہی نہیں ہے رتو پانی کا اثر اس پر کس طرح ہو سکتا ہے، نیز ایک دم میں مشرق سے مغرب تک جاسکتے ہے، دراں ہائکر وہ ایک ہی مقام پر ساکن ہو لیکن اسے چند مختلف حال میں لوگ دیکھیں جب کہ وہ دلی امکنہ جسمانیات سے بھی نہ گزرا ہو، اور اگر روح کی قوت کمال تک پہنچ جائے تو وہ قابل کو روحانیت کے مکان میں پہنچ لے جاتی ہے اور اس کی علامت یہ ہے کہ وہ آگ میں چلے اور نہ جلے کیونکہ وہ مکان روحانیات میں آگ کے اندر چلتا ہے اور اس مکان میں آگ سرے سے موجود ہی نہیں ہے اور یہ جو تم نے سنا ہے کہ ملا نکہ درزخ کو درزخ کی آگ سے کوئی تکلیف نہیں پختی، اسی بنابر ہے۔ اور انہیا اور ادیوار علیہم السلام دعوے کی صداقت کا مشاہدہ کرتے کہ لئے درزخ میں جلتے ہیں دا ان منکم الا وار دن (ادرنم میں سے کوئی بھی نہیں ہے جس کا اس پر سے گزرنہ ہو، تو اسی صفت کے ساتھ جاتے ہیں اور مکان روحانیات میں ہوتے ہیں۔ وہ یقیناً اندر جاتے اور باہر آتے ہیں اور انہیں درزخ اور اس کے خوف سے کوئی خبر نہیں ہوتی ان الذين سبقت لهم من الحسن اولئك غباماً بعد دن (جن کے لئے بھاری طرف سے بھلائی مقدار ہو چکی ہے وہ اس درزخ سے دور کئے جائیں گے)۔ درزخ میں ہوتے ہیں لیکن درزخ سے دور ہوتے ہیں بالکل اسی طرح جس طرح آپ کا خیال آگ میں جاتا ہے اور باہر آتا ہے لیکن اسے آگ کی کوئی خبر ہوتی ہے اور نہ آگ کو اس سے کوئی اثر ہوتا ہے کیونکہ خیال آگ نے مکان میں نہیں ہے اور آگ خیال کے مکان میں نہیں ہے۔۔۔ وہی علامت یہ ہوتی ہے کہ یہ دلی دیوار سے اس طرح نکل آتا ہے جیسے کوئی دروازے سے آجائے اور

و یه چیز او را جای بگیرد و نشان دیگر آن بود که خود را از چشم  
هر که خواهد بپوشد و این همه ممکنست و هیبت و خواهد بود، اما ممکن  
نیست و صورت نیند دورا نباشد که حق جبل جلاله در چیزی از این  
اماکن که یاد کردیم فرود آید یا بدال پیوند دو یا برابر آن بود و  
یا یه آفریده بگان او رسد و این غاییت ارتفاع مکان است که یه  
آفریده را به حق تعالی در مکان وغیر آن امکان مشارکت نیست و  
آن ارتفاع که مفهوم اهل ظاهر است از راه جهت فوق نه بس رفعت است  
زیرا که زیر عرش عالمهای بسیار است و مخلوقات بی شمار و اگر آنرا  
انکار کنی باری وجود مخلوقات را که زیر عرشند آنکار نتوانی کرد لپ بدانی  
که رفعت جهتی مختصر است که حق را در آن مکان مشارکت هست و کمال  
رفعت این مکان راست است که یاد کردیم زیرا که امکان ندارد که یه آفریده  
دروگنجد.

آرسی جانا تاکی گرد عالم پویی و از زیر دیالاسخن گوئی خلاصه وجود  
تویی، و سرچشمہ شهود تویی، در وجود خود نگر و فی آن فسیکم افلاتیقی و  
تامه رچه در کل عالم اثبات کردی در وجود خود عیاں بینی که فتوح و  
دولت تو اینجاست، بوقای مسلمانی بر تو که این فصل را مسلمان وار  
بنیوش و حلہ حرمت و حضور در پوش تا پدالی بل که به بینی که آنکه ناگزیر  
تست در میان جان و دل تست -

کوئی چیز اس کے لئے آڑ نہیں مبتی اور دوسری علامت یہ ہے کہ یہہ دل خود کو ہر سی کر سکھ سے چلے ہے تو پوشیدہ کر لے اور یہہ سب ممکن ہے، ہر تارہ تسلی ہے ہر تارہ ہے گا لیکن یہہ ممکن نہیں ہے، اور نہ اس کی کوئی صورت پیدا ہو سکتی ہے نہ ہی یہ درست ہے کہ حق جل جلال ان مکالوں کی جن کا ہم نے ذکر کیا ہے، کسی چیز میں اتنے آئیں ایسا اس کے ساتھ پیوستہ ہوں یا اس کے برابر ہو جائیں یا کوئی مخلوق ان کے مکان یہی پہنچ سکے گیونکہ یہہ غایت درجہ بلند مکان ہے۔ کسی مخلوق کو حق تعالیٰ کے ساتھ مکان میں یا اس کے علاوہ مشرکت کا امکان نہیں ہے۔ دہ بلندی جو اہل ظاہر کا مفہوم ہے فویت کی جہت کے اعتبار سے نہیں بلکہ محض رفتہ ہے، کیونکہ عرش عظیم کے نیچے بہت سے عالم ہیں اور بے شمار مخلوق ہیں۔ اگر تم اس کا انکار کر د تو مخلوقات کے وجود کا جو عرش سے نیچے ہیں کسی طرح انکار نہیں کر سکتے، پس تہییں معلوم ہو گیا کہ رفت ایک محدود جہت ہے جس میں خلق کو کبھی مشارکت حاصل ہے اور مکال رفت (تو صرف) اس مکان کے لئے ہے جس کا ہم نے ذکر کیا ہے کیونکہ اس کا کوئی امکان نہیں ہے کہ کوئی مخلوق اس میں سما سکے۔

اسے عزیز تم کب تک دے مقصہ، عالم کے گرد پھر نے رجو گئے در زمین و آسمان پر (لعلیٰ)، بحث میں مبتلار ہو گئے دھالانک، خلاصہ وجود تم ہو اور سچپرہ شہزاد بھی تم ہو، اپنے وجود میں لکھ رہا، وہی ان فکم افلات بصر دن را خود تمہاری ذات میں بھی رہے، کیا تم کو دکھائی نہیں دیتا، تاکہ جو کچھ تو تم نے کیا نہیں جب اشات کیہے، خود اپنے وجود میں لے عیال دیکھو (و درحقیقت) تمہاری ذات اگلی اور دوسری ذات جو دے۔ تمہیں ایقاۓ مسلمانی کی قسم، اس فعل کراہی تیس کے دو سو، سی اس، خصوصی خلعت پہنوتا کہ تمہیں معلوم ہو بلکہ مشاہدہ ہو جائے کہ جو چیز تمہارے سے نہیں ہے وہ خود تمہارے جان دل کے درمیان ہے۔

بدای شرح اللہ صدر ک ویسیک امر ک کے قالب تو مرکیست از  
 چهار عنصر متضاد : خاک و باد و آب آتش و ایں ہر چہار بحقیقت در  
 قالب توجیح اندر ہرچہ بعد از خشک شدن قالب بر جای بماند از خاکست  
 و ہر رطوبت کے درrost از آبست و ہر حرارت کے درrost از آتش است  
 و ہر بردست کے درrost زیادست مکان خاک در قالب تو ظاہرست  
 بل کہ عیانست و دریں خاک آب را مکانی دیگرست لطیف ، لایق  
 رطافت آب ، بدیلیں آنکہ پیش ازیں گفتیم کہ آب و خاک ضدیک دیگر  
 دیگر نہ اجتماع ایشان دریک مکان محالست و نیز در مکان ایشان  
 مرضایقت و مزا جمیست تا یکی برخیز دیگری بجای او نتواند لشت  
 و برہانش ہمانست کہ گفتہ شد و در ایں آب باد را مکان دیگرست  
 لطیف تر از مکان آب زیرا کہ اجتماع - ایشان دریک مکان محال  
 بدیلیں آنکہ ہم اکنوں در استحالت اجتماع آب و خاک یاد کرده شد و  
 دریں باد آتش را مکان دیگرست لطیف تر از مکان باد بہماں دلیل  
 و دریں آتش جان ترا مکانی دیگرست لطیف ترا ز مکان آتش و در میان  
 جان توحیق را مکانی دیگرست لطیف ترا ز مکان جان تو و فوق مکان  
 حق تعالیٰ یا پچ مکان نیست و نتواند بود و در مکان خاک نہ آبست و نہ  
 باد نہ آتش و نہ جان و نہ خدای ، در مکان باد نہ خاکست و نہ آب  
 و نہ آتش و نہ جان و نہ خدای ، در مکان آتش نہ خاکست و نہ آب  
 و نہ باد

اللہ تعالیٰ ہمارے سینے کو کھول دیں اور ہمارے معاملہ کو تم پر آسان فرمادیں  
 تم جان لو کہ ہمارا قاب چار منفرد عناصر کا مرکب ہے۔ مٹی، ہوا، پانی اور آگ۔  
 یہ چاروں حقیقت میں ہمارے قاب میں جمع ہیں قاب کے خشک ہو جانے کے بعد  
 جو عنصر اپنی جگہ باتی رہتا ہے وہ خاک ہے۔ اس میں جو رطوبت ہے پانکے سبب  
 ہے جو حرارت ہے آگ کے باعث ہے جو ٹھنڈگی ہے ہوا کی درج سے ہے۔ خاک  
 کا مکان ہمارے قاب میں ظاہر ہے بلکہ عیاں ہے، اسی خاک میں پانی کا ایک  
 مکان دوسرا ہے، لطیف جو پانی کی لطافت کے لائق ہے اس دلیل کے مطابق  
 جو اس سے پہلے ہم نے بیان کی کہ پانی اور مٹی ایک دوسرے کے خند ہیں اور ایک  
 مکان میں ان کا جمع ہونا امیر نکال ہے۔ نیز ان کے مکان میں مزا جنت اور تنگی  
 ہے، جب تنگ کہ ایک دیاں سے ہٹ نہیں جاتا اس کی جگہ نہیں رہ سکتا  
 اور دلیل اس کی دہی ہے جو بیان کی جا چکی ہے، اور اس پانی میں ہوا کا مکان دوسرے  
 ہے پانکے مکان سے زیادہ لطیف، کیونکہ ایک مکان میں ان کا اجتماع  
 مکال ہے اسی دلیل کے مطابق جو ابھی ابھی پانی اور خاک کے جمع ہونے کی حالت  
 کے سلسلے میں بیان کی گئی۔ اس ہر ایسی آگ کا مکان علیحدہ ہے۔ ہوا کے مکان  
 سے لطیف تر، اسی دلیل کے مطابق۔ اور اسی آگ میں ہماری روح کا مکان  
 دوسری ہے، جو آگ کے مکان سے زیادہ لطیف ہے، اور ہماری روح کے  
 درمیان حق تعالیٰ کا مکان ہے جو ہماری روح کے مکان سے زیادہ لطیف  
 ہے اور حق تعالیٰ کے مکان سے فوق کوئی مکان نہیں ہے اور نہ ہو سکتا ہے۔  
 راب مسئلہ کو اس طرح سمجھیں کہ خاک کے مکان میں نہ پانی ہے۔ نہ ہوا۔ نہ  
 آگ، نہ روح نہ خدا ہے۔ ہوا کے مکان میں، نہ خاک ہے، نہ پانی، نہ  
 آگ، نہ روح نہ خدا ہے۔ آگ کے مکان میں، نہ خاک ہے، نہ پانی، نہ ہوا۔

و نه جان و نه خدای، و در مکان جان نه خاکست و نه آب و نه باد  
 و نه آتش و نه خدای، و در مکان خدای عز و جل نه خاکست و نه آب و  
 نه باد و نه آتش و جان، با همه بی همه از همه دور، از همه بی همه نزدیک تر.  
 ای درمیان دل و جان و از دل و جان پنهان، وای نور دیدگان  
 و دیده از تو بی نشان، ای حاصل دل و دل از تو بی حاصل، ای نزدیک  
 نه متصل، وای دور نه منفصل، همه جائی هست و نمیدانم تا کجا نی کجات  
 جویم که در هر چه مهست نشان تست و نمی دانم که از تو کجا نشان یا بزم  
 فریاد از ما فریاد از نزدیکی تو دوری بنده فریاد از حاضری تو د  
 غایبی بنده، فریاد از جمال یا کمال تو و نابینایی بنده، فریاد که هزار  
 جان بنده فدای نداشی تو باد.

سوال : اگر سایلی سوال کنند که ای مکان که تو اثبات کردی در  
 ازل بود یا نه اگر گویی بود لازم آید که قدیم باشد و با حق تعالی قدیمی  
 دیگر اثبات کردن کفر بود و اگر گویی نبود هر آیینه محدث باشد و مخلوق  
 و حلول قدیم در مخلوق و محدث مجال بود پس معلوم شد که اثبات مکان  
 متعذر است :

ما جواب گوییم : حاشا حلول بر ذات و صفات قدیم حق جل  
 جلاله روایت نه بیچ مخلوق بذلت اور فرد آید

نہ روح نہ خدا ہے۔ روح کے مکان میں نہ خاک ہے، نہ پانی، نہ ہوا، نہ آگ نہ خدا ہے۔ خدا تعالیٰ کے مکان میں، نہ خاک ہے، نہ پانی، نہ ہوا، نہ آگ اور نہ روح ہے۔ (ردہ) سب کے ساتھ ہے اور سب سے جدا سب سے دور ہے۔

لے دل و جان کے درمیان (داسطہ القمال) اور (کھپر کھپری) دل و جان سے پورشیدہ، اے آنکھوں کے نزد اور (کھپر کھپری) آنکھ آپ سے بے آگاہ اے حاصل دل مگر دل آپ (کی یافت) سے بے حاصل۔ اے نزدیک مگر عین متفق اے دل مگر عین منفصل۔ آپ سب جگہ موجود اور میں نہیں جانتا کہ آپ کہاں ہیں آپ کو کہاں تلاش کر دیں کہ رویوں توں جو کچھ ظاہر میں ہے وہ آپ پر دلیل ہے (مگر) میں نہیں جانتا کہ آپ کا پتہ کہاں پاؤں۔ ہماری دہائی ہے۔ گلہ آپ کی نزدیکی اور بندے کی دوری سے شکوہ آپ کی موجودگی اور بندے کے غائب ہونے سے۔ فرمایا ہے آپ کے جمال باکمال اور بندے کی بے بھری سے آہ کہ بندے کی ہزار جانیں آپ کی ایک ندا پر فدا ہوں۔

سوال۔ اگر معتبر ضمیمہ سوال کرے کہ یہہ مکان جس کو تو نے ثابت کیا ہے، اذل میں تھا یا نہیں تو اگر تیرا جواب ہے کہ ۱۔ حق۔ ۲۔ حق تعالیٰ کے ساتھ دسرے قدمیں کا اثبات کرنا کافی ہوگا۔ اور اگر تیرا جواب ہے کہ ۱۔ نہ تھا۔ ۲۔ تو دیکھا سکو، یقیناً حادث دملخوق ہونا چاہیے اور قدمیں کا حادث دملخوق میں حلول کرنا موال ہو گا اپنی نتیجے یہہ نکلا کہ مکان کا اثبات محال ہے۔

ہم جواب میں کہتے ہیں۔ حاشا حق جل جلالہ کی ذات و صفات قدمیں کیلئے حلول جائز نہیں ہے نہ تو کوئی مخلوق ان کی ذات کے ساتھ شامل ہو سکتی ہے اور

دنه ذات قدیم او پیچ مخلوق و ماکینونت حق درین مکان نه بر  
 طریق حلول می گوییم، حاشا دکلا بل که بهمان طریق می گوییم که کینونت  
 روح با قالب، چه روح بر همه ذرات قالب محیطست و پیچ ذره از  
 قالب از روح خالی نیست و با هر ذره از قالب موجود است بحقیقت  
 با آنکه حلول برادر روانیست زیرا که حلول و اتحاد و انتقال از عوارض  
 اجسامست و پیچ چیز از عوارض اجسام بر روح جائز نیست و او موجود  
 بی تردداست پس همچنان که روح با همه ذره های قالب بحقیقت موجود  
 است بی حلول در مکانی رطیف که لایق لطافت روحست، ذات مقدس  
 رب العالمین با ذره های آفرینش بحقیقت موجود است بی حلول و  
 اتصال و انفصال و بی ناسه و مجازات، بلکه در مکانی که لایق قدس  
 و نزاهت و رفعت و پاکی او باشد چنان که پیش از این بیان کردیم،  
 سوال : اگر سایلی سوال کند و گوید که بدین دلایل قطعی مبتین گشت  
 که در حقیقت آسمان و هفت زمین بلکه در کل کائنات پیچ ذره از ذرات  
 آفرینش از ذات مقدس او دور و خالی نیست با آنکه حلول و اتصال برو  
 روانیست ولیکن اندرون ما از این معنی می رسد و از قبیل آن باز می  
 چهد بسبب آنکه از این لازم می آید که حق تعالی بذات در موضع قدر یعنی باشد  
 چون حشوش و هزاریل و غیر آن و این سخن شنیع و مستنکر است، جواب این سوال  
 را سه جواب شافی بگوییم اشاره اللہ

نہ ان کی ذات قدر کسی مخلوق کے ساتھ شامل ہو سکتی ہے، اور نہ ہم اس مکان میں حق تعالیٰ کے وجود کو بطریقے حلول کہتے ہیں، حاشاد کلاؤ بلکہ اسی طریقے پر کہتے ہیں جیسے قاب کے ساتھ روح کی موجودگی۔ یقیناً روح نہ آذ رات قاب پر محیط ہے اور قاب کا کوئی ذرہ روح سے خالی نہیں ہے اور قاب کے ہر ذرے ساتھ بحقیقت موجود ہے لیکن روح کے لئے حلول (کا حکم) جائز نہیں ہے کیونکہ اجسام کے عوارض میں سے کسی عارضے کا روح پر اطلاق نہیں ہوتا، پھر بھی روح بلا شک و شبہ موجود ہے، پس جس طرح کہ تعالیٰ ذرّات قاب کے ساتھ روح بغیر حلول کے ایسے لطیف مکان میں جو روح کی رہاثت کے لائق ہے فی الحقيقة موجود ہے اسی طرح اللہ تعالیٰ کی ذات مقدس بے حلول و اتصال بے ماس و محاذا ایسے مکان میں جو اس کے قدس تفہیم یہ، رفعت اور پاکی کے لائق ہے، آفرینش کے ہر ذرے کے ساتھ حقیقتاً موجود ہے جیسا کہ ہم اس سے پہلے بیان کر چکے ہیں۔

سوال۔ اگر سائل سوال کرے اور کہے کہ ان دلائل سے یہہ بات قطعی واضح ہو گئی کہ درحقیقت آسمان دہشت زمین بلکہ تعالیٰ کائنات میں ذرّات آفرینش سے کوئی ذرہ اللہ تعالیٰ کی ذات مقدس سے دور اور اس کے بغیر نہیں ہے اس کے باوصفت حلول و اتصال (کا حکم) ان کی ذات مقدس پر جائز نہیں ہے لیکن ہمارا دل اس معنی سے اس سبب سے گرینہ کرتا ہے اور اس بات کو قبول کرنے سے باز رکھتا ہے کہ اس سے یہہ لازم آتا ہے کہ حق تعالیٰ اپنی ذات کے ساتھ ناپاک جگہوں پر بھی ہوں، جیسے کندگی ڈالنے کی جگہ دعیہ اور یہہ بات سخت بری اور لائق نکیر ہے۔ اس سوال کا جواب ہم تین تشفی بخش جوابوں سے دیتے ہیں انشاء اللہ۔

اول گوییم ادب نگاه پایید راشت چه در همه کارها ادب نگاه داشتن  
و احیبت و چوں سخن در ذات و صفات حق تعالی رود، ادب نگاه داشتن  
و بحیث سخن گفتن فرض عین باشد و از بهای خود نشاید گفت که ای  
آفرینده خوک و خرس دای پرورنده گردید و مار دای پرید آرند  
خار و خاشاک و آنچه پدی ماند اگرچه ای چیزی هارا جز او کسی نتواند آفرید  
نه بینی که ابراهیم علیه السلام چه گفت قوله تعالی : دِإِنَّا مَرِضْتُ فَهُوَ  
يَشْفِيْنِ ا مرض بخود اضافت کرد و شفا بحق تعالی اگرچه بیماری جز حق تعالی  
کسی نتواند داد و آنچه حق تعالی می فرماید : مَا أَصْبَأْتَ مِنْ حَسَنَةٍ فَمِنَ  
اللَّهِ وَمَا أَصْبَأْتَ مِنْ سَيِّئَةٍ فَمِنْ نَفْسِكَ ۝ تعلیم آل اولیت از  
بهره تنزیه ساحت صدیت از غیار صدور بدرها و مکاره، آری هچنین  
میئهای باید داشت و نباید گفت و نشاید گفت .

دوم گوییم که اتفاق همه اهل اسلامست که انواع نجاسات و قاذفات  
حق تعالی می آفریند و آنچه در دم گردید و نیش کرم جاریست او می نهد

پہلا جواب - ہم کہتے ہیں کہ ادب کو نگاہ میں رکھنا چاہیے۔ جب تمام امور میں ادب کا لحاظِ ادب ہے تو حق تعالیٰ کی ذات و صفات کے بارے میں گفتگو کرتے وقت، ادب کو نگاہ میں رکھنا اور احترام کے ساتھ بات کرنا عین فرض ہو جاتا ہے چنانچہ ادب کو مدنظر رکھتے ہوئے خود یوں نہیں کہنا چاہیے، اے خنزیر اور پچھے کے پیدا کرنے والے، اے سانپ بچھو کے پالنے والے، اے کوڑے کر کٹ اور خار کے ظاہر کرنے والے، اور اسی طرح کی اور ادب سے گری ہوئی بامیں نہ کہنی چاہیں۔ اگرچہ ان اشیاء کو کبھی حق تعالیٰ اسی نے پیدا فرمایا ہے۔ کیا تم نہیں دیکھتے کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام نے کیا موقف اختیار کیا۔ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں دا ذا مرفت فھویشین (اور جب میں بیمار ہوتا ہوں تو رہی تھی کو شفاذیتیلہ) را براہیم علیہ السلام نے بیماری کو خود سے اور شفا کو حق تعالیٰ سے نسبت دی، اگرچہ بیماری کبھی سوائے حق تعالیٰ کے کوئی نہیں دے سکتا۔ اور جو حق تعالیٰ ذملتے ہیں ما اصحاب من حسنة فمن اللہ وما اصحاب من سیئة فمن نفسک راے انسان تھکلو جو کوئی خوشیال پیش آتی ہے وہ محقق اللہ کی جانب سے ہے اور جو کوئی بدھاں پیش آتی ہے وہ بتیرے ہی سب سے ہے، اس کا ارشاد سے مقصود برائیوں در مزدہ باتوں کے غبار سے، ذات صمدیت کی تنزیہ کا ادب سکھناتے۔ بے شک مدعیتوں کے باب میں اسی طرح سمجھنا چاہیے (ارب سے گری ہوئی بات، نہ کہنے کی ضرورت ہے اور نہ کہنا چاہیے)۔

دوسرا جواب - ہم کہتے ہیں کہ نہماں اہل اسلام کا اتفاق ہے کہ بھی ستون اور ناپاکیوں کے الزاعِ حق تعالیٰ نے پیدا فرمائے ہیں اور جو کچھ بچھو کی دم اور کبیرے کے زہر میں جاری ساری ہے، اسے کبھی حق تعالیٰ نہ ہی پیدا کیا ہے۔

و جمله ارداث و قاذورات و آنجاس را از نگاه می دارد، چه بی حفظ او بقای ایں همه محال است ایں همه می کند و از آن هیچ نقص و عیب بذات صفات مقدس او تعالی عاید نمی شود پس چرا روانباشد که با آن همه باشد و از آن هیچ غبار نقص بساحت قدس الوهیت او راه نیابد با آنکه معلوم است که فعل بی فاعل و صفت بی موصوف نباشد و هرگز نتواند بود -

جواب سوم و تحقیق اینست که گوییم ذات حق تعالی و مکان او از اجرام پاک همچنان پاک و منزه است که از اجرام پلید، و بعد معنوی که میان مکان حق تعالی و امکنه تمام مخلوقات است هزار بار چندانست که از بالای عرش تا تحت الشری بلکه تقدیر اگرگسی را هزار هزار سال عمر باشد و در هر نفسی هزار هزار گام بردارد و هرگامی از آن هزار هزار بار چندان بود که از عرش تا تحت الشری از مکان جسمانیات بلکه از مکان روحانیات: بمکان حق تعالی رسد نتواند بلکه رسیدن بدال مکان خود محال است ابدالا باد، چون بعد معنوی بدین صفت باشد قرب صورتی چه زیان دارد، و ایں را در و مثال بگوییم از هر تفتریب

با فهم عوام :

مثال اول آن که نور آفتاب که بر پاک و پلید می تابد بیکان د -

در هر یکی همچو خاصیت اوست میافزاید اور آنها از بوی خوش

مشک عینبر

ادرستام گو بنا پا کیوں اور جس چیزوں کی نگہداشت کبھی دہی فرماتے ہیں کیونکہ بغیر ان کی حفاظت کے ان کا باقی رہنا حوال ہے۔ یہ سب اللہ تعالیٰ اکرتے ہیں اور اس سے اللہ تعالیٰ کی ذات و صفات مقدس پر کوئی نقیض اور عجیب عائد نہیں ہوتا پس یہ بات کیوں درست نہ ہوئی کہ اللہ تعالیٰ تمام راشیار (کے ساتھ ہیں۔ اس امر کے تسلیم کرنے سے ان کی الحیت کے پاک صحن میں نقیض و عجیب کے غبار کو کوئی رساکہ نہیں کیونکہ معلوم ہے کہ بغیر فاعل کے فعل اور بغیر موصوف کے صفت نہ تو موجود ہوتی ہے اور نہ ایسا سمجھی ہو سکتا ہے تیرا جواب۔ اور تحقیق یہ ہے جو ہم کہہ رہے ہیں۔ حق تعالیٰ کی ذات اور ان کا مکان پاک اجھا سے بھی اسی طرح پاک اور منزہ ہے جس طرح ناپاک اجھا سے پاک اور منزہ ہے۔ حق تعالیٰ اور ستام مخلوقات کے امکنہ میں جو معنوی بعد ہے، وہ عرش کی بلندی سے تخت الشری تک فاصلے سے بھی ہزار گناہ زیارہ ہے بلکہ تیاساً اگر کسی کی عمر ہزار ہزار سال ہو اور وہ ہر نفس میں ہزار ہزار قدم اکھائے اور اس کا ہر قدم عرش سے تخت الشری تک فاصلے سے بھی ہزار ہزار گناہ زیادہ ہو، اور وہ مکان جسمانیات بلکہ مکان روحانیات سے حق تعالیٰ کے مکان تک پہنچنا چلے ہے تو نہیں پہنچ سکتا بلکہ ابتدا بتدک اس مکان تک پہنچنا حوال ہے۔ جب معنوی بعد اس نوعیت کا ہو تو ظاہری قریب سے کوئی نقیض لازم آتا ہے۔ ہم اس کو عام آدمی کی بحث سے قریب تر کرنے کے لئے دو مثالوں میں بیان کرتے ہیں۔

مثال اول یہ کہ آنتاب کا نور پاک اور پلیڈ دلنوں پر یکساں چمکتا ہے اور ہر ایک میں جس طرح کی اس کی خاصیت ہے، اس خاصیت کو نہ تی دیتا ہے (مگر خود نور آنتاب دیکے شرف) میں مشک دعہ کی خوشبو

و پاکی آں ییچ افزونی بود و نه از گند مردار و پلیدی آں ییچ نقصان باشد  
 دوم آنکه روح که متصرف است در همه اجزای بدن و موجور است  
 در همه ذرات وجود انسان وزندگی همه بودست و از وست دیا ای همه از  
 بخاست قالب از خون و جز آں ییچ خل و نقصان بجز اهت و پاکی  
 روح راه نیا بد که اگر روح هزاران سال با قالب پلید صحبت دارد  
 همچنان پاک و مطهر باشد که پیش از تعلق بقالب بود و ییچ تفاوت  
 نکند -

ای دوست من می خواهیم که روح قرب من بشام روح تور سد  
 و تو هر ساعت دوری را بهانه می جویی ، بهانه جویان دوری بسیار نند  
 و هر روز از من دور ترند تو نزدیکی مرا بهانه جویی تا هر دم بمن نزدیکتر  
 نزدیکتر باشی ، پادشاهی و کامرانی و راحت و انس تو بمن است  
 خود را بخیال فاسد و هم خطا و تسویدی خبران و دسویه دیوبودگان  
 از من دور مینداز تا از دولت قرب من محروم نشوی و از خلعت قبول  
 و نو اختر من بر همه نهانی ، قرب من با اقرار و انکار تو و دیدن و نادیدن  
 تو بنگردد من قریبم اگر تو خواهی داگرته ، و با توام اگر قوبی و اگر نه ،  
 از اقرار و انکار تو مرا چه زیادت و نقصان بود مقصود فتوح است  
 و غرض راحت و روح تو -

اور پاک سے کچھ اضافہ ہوتا ہے اور نہ گند مددار اور ناپاک سے کوئی کھا آتا ہے۔  
 مثال دم یہ کہ روح تماں اجزائے بدن میں مستقر ہے اور انسان کے  
 وجود کے تماں ذرات میں موجود ہے اور زندگی کا تماں مددار اسی روح  
 پر ہے، یا ایس ہمہ قابل کی نجاستوں، خون اور اس کے علاوہ رغلاتوں ہے  
 روح کی پاک اور نہ اہست میں کوئی خلل اور نقصان نہیں ہوتا حتیٰ کہ اگر روح  
 ہزار ہا سال کبھی ناپاک قابل کے ساتھ رہے تب بھی اسی طرح پاک اور  
 مطہر رہے گی جس طرح قابل کے تعلق سے قبل کھی اور اس میں کوئی فرق  
 پیدا نہ ہو گا۔

اے دوست میں تو یہہ چاہتا ہوں کہ میرے قرب کا روح کی خوشبو بہاری  
 روح کے مشائیک پہنچ اور (انسوں کے) تم ہر ساعت دری کا بہانہ کرتے ہو۔  
 دری کا بہانہ کرنے والے بہت ہیں اور ہر روز بھو سے دریت ہوتے جاتے  
 ہیں اسیم میرے نزدیک آنے کا کوئی بہانہ اختیار کر دتا کہ ہر دم بھو سے قرب  
 تر ہوتے رہو بہاری پادشاہی، کامرانی، راحت اور انس بھو سے والستہ  
 ہے۔ اپنے فاسد خیال، پر گناہ دہم غافلوں کے دل کی سیاہی اور گر نتار شیان  
 (لوگوں) کے دساوں میں مبتلا ہو کر خود کو بھو سے دری نہ کر دتا کہ تم میری  
 دولت قرب سے محروم نہ ہو جاؤ اور میری پسندیدگی اور نوازش کی خلعت  
 سے برہنہ نہ رہ جاؤ۔ میرا (الیقان) قرب بہارے اترار اور انکار یا بہاری  
 دید و نادید سے بدل نہیں جائے گا۔ تم چاہونے پا ہو، میں بہارے قرب  
 ہوں۔ تم دیکھو یا نہ دیکھو میں بہارے ساتھ ہوں۔ بہارے اترار اور انکار  
 سے میرا کیا فائدہ اور کیا نقصان ہوتا ہے مقصود تو نہیں نتھ روحانی  
 مشاہدہ، عطا کرنا اور بہاری روح کو راحت و خوشی سے ہمکنار کرنا ہے۔

سوال : اگر سایلی سوال کند که چون مکال ایشت که تو بیان کردی :  
آلرِ حُنْ عَلَى الْعَزْشِيِّ اسْتَوْلَى اچیت ؟

جواب : گوییم پادشاهی پادشاهان صورت نمودار پادشاهی پادشاه  
پادشاهان است جل جلاله، و پادشاهان صورت را دو جایی باشد یکی سرای  
حرم خاص و وطن پادشاه بدان مخصوص باشد و محرمان پادشاه و خاصگیان  
او بدان مقر و دریگر بارگاه عام که رعیت را آنجا بار دهند و منظومان  
آنچا داد خواهند و حاجتمندان آنجا حاجت عرض کنند و خدمت گاران  
و ظیفه خدمت آنجا گزارند و مشتاقان دیدار پادشاه آنجا بمقصود رسند  
و تو احتجان را آنجا خلعت دهند و محرمان را آنجا سیاست فرمایند و  
و علی الجمل مصالح مملکت و ترتیب مناظم دولت درین سرای بار باشدند  
در سرای خاص، و چون ایس معلوم کردی بدان که همه ذره های آفرینش  
سرای خاص مالک الملوك است جل جلاله، و جز محرمان را و خاصگیان حضرت  
عزت را درین مقامها راه نبود و جز خواص انبیاء و اولیاء او را  
در ذات آفرینش نتوانند دیدن

سوال۔ اگر کوئی سائل سوال کرے کہ جب مکان یہی ہے جو تو نے بیان کیا ہے تو الرحمن علی العرش استوی رده بڑی رحمت وال العرش پر قائم ہے، کامفہوم کیا ہے؟۔

جواب۔ ہم سمجھتے ہیں کہ ظاہری بادشاہوں کی بادشاہت میں اس بادشاہوں کے بادشاہ جل جلالہ کی بادشاہت کی ایک صورت ہے۔ ظاہری بادشاہوں کے در مقام ہیں، ایک بارگاہ خاص (حرم سرا) جو بادشاہ کے قیام کے ساتھ مخصوص ہے اور بادشاہ کے محروم اور خاص ملازم دہان باریاں ہوتے ہیں اور دوسرا بارگاہ عام، جہاں رعیت کو حاضر ہونے کی اجازت ہے۔ دہان مظلوم دادخواہ ہوتے ہیں، اہل حاجت اپنی حاجت پیش کرتے ہیں خدمت گار وظیفہ خدمت پیش کرتے ہیں، بادشاہ کے دیدیار کے مثاق اپنا مقصود پاتے ہیں۔ جن کو نوازا گیا ہے ان کو خلعت عطا کرتے ہیں اور محروم کو سزا دیتے ہیں۔ اور فی الجملہ حملت کی پالیسیاں اور حکومت کا نظم و نتیجہ اسی جگہ طے ہوتا ہے۔ بادشاہ کی سرائے خاص میں یہہ معاملات نہیں ہوتے۔ جب ہمیں یہہ معلوم ہو گیا تو جان لو کہ آفرینش کے تمام ذرے سے مالک الملوك جل جلالہ کی سرائے خاص ہے۔ جہاں سوئے محروم اور حضرت عزت کے خاص بندوں کے کسی اور کاگز نہیں اور سوائے اس کے خواص انبیا اور ادیار کے کوئی ہستی آفرینش میں حق تعالیٰ کا مثاہدہ نہیں کر سکتے۔

لہ شیخ اکبر قدس سرہ فرماتے ہیں کہ "ہمارے شیخ المعنی کہا کر آئتے سکل ماسوں کی حق تعالیٰ کا عرش ہے بکل شیخیت کا مطلب بھی یہی ہے۔ ہر شے پر وہ مستوی ہے اور شان احاطت و علوحقیقی اسی کی ذات غنی و حمید کو ثابت کرتا ہے۔  
(رفعت ادب مکیہ جلدہ ۳۲ ص ۲۱۵)

باز عرش مجید بارگاه عامت محتاجان را جای عرض حاجت آنجاست  
 دملایک در و قایع بد انجار جوع کنند و اعمال بندگان آنجا عرض کنند  
 و مشتاقان آنجا دیدار یابند و خلعت مقبولان از آنجا فرستند و شفاقت  
 مردودان آنجا رفتم زنند و علی الجمله هرچه در کل مملکت رود از  
 خیر و شر و نفع و فرحوالت گاه آن بارگاه عرش است و عرش راحوالت  
 گاه ای همه و قایع ساختن مخفی راافت و عین رحمت بود تا سرگشتن گان  
 از تیه حیرت بر بند و در سوانح و قایع و حاجات قصد آن بارگاه کنند  
 و ازین سبب گفت که : *الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى* . ۱  
 و لفظ استوی اشارت بد وام ظهرست بی احتیاب و مثال استوی  
 حق تعالی بر عرش از راه تقریب است با فهم *وَلَهُ الْمَثُلُ الْأَعْلَى* ۲  
 چنان وان که استوار آفتاب در نیم روز است در جرم آفتاب و نور  
 او در نیم روز و غیر نیم روز یکسان باشد ولیکن محتاجان نور ببره  
 تمام تراز نور او در وقت استوا یابند، هم چنین ذات حق تعالی  
 و صفات او پیش از استوی بر عرش و لپ از استوی در قدس و  
 نزاهت و جلال و کمال یکسان بود و با استوی یهیج تغیر و تیدیل بدو  
 راه نیافت الا آنکه نصیب محتاجان از وجود او بعد از استوی  
 تمام شد

ادرعشِ حمید رحمٰن تعالیٰ کی، عام بارگاہ ہے جہاں مُحَمَّدؐ اپنی حاجت پیش کرتے ہیں اور ملائکہ دقوعات کے سلسلے میں اسی جگہ رجوع کرتے ہیں اور بندوں کے اعمال پیش کرتے ہیں (اور یہیں) مشتاق دیدار (و دیدار الٰہی) سے مشرف ہوتے ہیں، یہیں سے مقبلوں کے لئے خلعت کیسی بھی حاجت ہیں اور مردودوں کی بدیختی یہیں رقم کرتے ہیں الٰہی اصل جو کچھ کل کائنات میں خیر دشرا درفعہ دھرہ ہوتا رہتا ہے، ان کے تحویل کی جگہ یہی بارگاہ عرش ہے اور عرش کو ان تمام دقوعات کی تحویل بنا دینا عین مہربانی اور رحمت کی بنا پر کھا تاکہ بیان حیرت کے سرگشته خلاصی پا کر اپنے اچھے بے احوال داعی اور حاجات پیش کرنے کے لئے اس بارگاہ کا قصد کریں اور اسی سبب سے فرمایا الرحمٰن علی العرش استویٰ رده ربِیٰ رحمت والا عرش پر قائم ہے) اور استویٰ کا لفظ بے پرده دوام ظہور کی جانب اشارہ ہے۔ حق تعالیٰ کے عرش پر استویٰ کی مثال (اس کی حقیقت کو) قریب الفہم بنائے کرئے بے دلائل الاعلیٰ را اور اللہ تعالیٰ کے لئے توبہ اعلیٰ درجے کی صفات ثابت ہیں، یوں سمجھو کر آناتب کا استویٰ نصف دن ہے حالانکہ آناتب کا جسم اور اس کا نور نصف دن اور اس کے علاوہ دن کے کسی حصے میں بھی بیکاں ہوتا ہے لیکن رشیٰ کے حاجت مند آناتب کے نور سے تمام رُحصہ اس کے استویٰ کے وقت پاتے ہیں اسی طرح حق تعالیٰ کی ذات اور ان کی صفات عرش پر استویٰ ہونے سے قبل یا استویٰ ہونے کے بعد نہ اہمیت پا کی اور جلالِ دکمال میں یکان تھیں اور مستویٰ ہو کر کسی تبدیلی اور تغیریٰ نے ان میں را نہیں پائی۔ البتہ استویٰ کے بعد سے محتاجوں کے نصیب اس کے وجود سے (استویٰ کے وجود سے) بہرہ مند ہو گئے۔ استویٰ کی اس

و استوی را مثالی روش تراز ایں نتوان بود و رای ایں جز ذوق  
و مشاهده نیست بیت :

لقد ا سمعت لونادیت حیا  
و لکن لاحیات لمن ینادی

سے زیادہ واضح اور روشن مثال نہیں بیان کی جا سکتی اور اس سے آگے  
 سوائے ذوق و مشاہدہ کے کچھ نہیں ہے۔ بیت  
 اگر کوئی زندہ ہوتا اور میں اس کو آداز دیتا تو وہ سن لیتا مگر جب  
 حیات ہی نہیں تو کس کو پکارا جاتے۔

# فصل در بیان زمان

و معرفت کن نیکون، قوله عز و جل : **وَمَا أَمْرُنَا إِلَّا وَاحِدَةٌ**  
**كَلِمَحْ بِاٰنِصَرٍ** ۱ و قوله تعالی : **إِنَّمَا قَوْلُنَا إِشْرِيْئِيْلَ إِذَا أَرَدْنَاهُ**  
**أَنْ نَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ** ۲

سوال : اعتقاد اهل سنت و جماعت آنست که اللہ مرید سنت  
 پارادی قدیم از لی متعلق پارادت نامتناہی، دارادت قدیم جزو موجبه  
 نتواند بود و موجبه آن باشد که حصول همه هرادات بد و مقرون بود بی  
 درنگ، و معلوم است که یعنی چیز از هرادات از لی نیست ارادت نیز باید که  
 از لی نبود چه تعلق ارادت پچیزی حدوث آن اتفاکند زیرا که تعلق هرادات  
 هادث با ارادت قدیم محال باشد، پس هرادانی که تا ابد الاباد در وجود  
 خواهد آمد متعلق ارادت موجبه که در ازال ازال بود چوں نتواند بود ؟  
 و نیز از موجورات چیزی بست که بیشش هزار سال موجود گشت و آن  
 آسمان و زمین است که : **فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ۚ وَإِنَّ يَوْمًا عِنْدَ رِبِّكَ كَالْفِ**  
**سَنَةٌ مِّمَّا تَعُدُّونَ** ۴

۱- سوره ۴۵ آیه ۵۰ ۲- سوره ۱۶ آیه ۰۴

۳- سوره ۷ آیه ۵۷ ۴- سوره ۲۲ آیه ۵۷

## فصل زمان کے بیان میں اور معرفت کرن فیکون

اللَّهُ عَزَّ وَجَلَ فَرِمَاتَهُ ہے، "وَمَا أَمْرَنَا إِلَّا وَاحِدَةً كُلُّحُ الْبَصَرِ" اور ہمارا حکم یکبارگی ایسا ہو جائے گا جیسے آنکھوں کا جھپکانا، اور اللَّهُ تَعَالَیٰ فَرِمَاتَهُ ہے، "إِنَّمَا قُوَّنَا شَيْئَنَا إِذَا أَرَدْنَاهُ نَقْوِلَ لَكُنْ نَفِيَّوْنَ" (ہم جس چیز کو (پیدا کرنا) چاہتے ہیں پس اس سے ہمارا اتنا ہی کہنا (کافی) ہوتا ہے کہ تو (پیدا)، ہو جا پس وہ (موجود) ہو جاتی ہے)

سوال۔ اہل سنت و جماعت کا یہ اعتقاد ہے کہ اللَّهُ تَعَالَیٰ ارادَةً قديم ازٹی کے ساتھ چوتھا ہی ارادت سے متعلق ہے ارادَة فَرِمَاتَهُ ہے، اور ارادَة قديم بغیر "وجبه" کے نہیں ہو سکتا، اور "وجبه" وہ ہوتا ہے کہ بتائیں تمام مرادات کا حصول اسے قریب ہو۔ اور معلوم ہے کہ مرادات میں کوئی شے ازی نہیں ہے تو پھر ارادت کو بھی ازی نہ ہونا چاہتے، کیونکہ ارادت کا کسی شے سے تعلق اس کے حادث ہونے کا مقتضی ہے، اس لئے مرادات حادث کا ارادَة قديم سے تعلق ہو جال ہے، پس وہ مرادات جو ابداً بادتک وجود میں آئیں گی ان کا تعلق ارادتِ وجہ سے جوازِ الازال ہیں کتنی کس طرح ہو سکتا ہے؟ نہیں موجودات میں سے کوئی شے ہے جو پھر بہار مال ہے پیدا ہوئی جیسے آسمان و زمین کرنی ستہ ایام (چھوڑ زمین پیدا کیا)، و ان یوماً عند ربک کالف ستہ ماتعدهن (اور آپ کے رب کے پاس کا ایک دن) یعنی

و چیزی هست که او پچهل هزار سال موجود گشت و آن آدم بود علیه السلام  
که : خمرت طینه آدم بیدی اربعین صباحاً، پس کن فیکون که پچهل هزار  
سال پدید آید حکونه دانیم ؟

جواب : وبالله التوفيق والعصمة، اگر یکم ارادت موجبه حصول مرادات  
را اتفاقاً کند چنان که گفتیم الا آنکه چهار چیز دیگر باید تا حصول مرادات  
با نفاذ ارادت کامل باشد و اگر یکی از یک چهار یافته نشود نفاذ ارادت  
ناقص بود و نقصان نفاذ ارادت از نقصان ارادت بود و تقدست  
صفة الا علیه عن و صفة النقصان و سمة الحدثان :

اول آنکه مراد برونق مرید باشد بدان وقت که اون خواهد نه پس و

نه پیش .

روم آنکه آنجا پدید آید که مرید خواهد نه جای دیگر .

سوم آنکه باں مدت پدید آید که مرید خواهد نه کم و نه بیش .

چهارم آنکه بدان صفت پدید آید که مرید خواهد نه بصفتی دیگر .

تقدیر آدم را علیه السلام گفت : بباش بفلان صفت بفلان وقت  
در میان مک و طایف پچهل هزار سال، لاجرم بیو و چنانکه خواست بچند  
مدت که خواست، در آن وقت که خواست، آنجاکه خواست، بدان  
صفت که خواست، و اگر تقدیر اد ریک طرفت العین پدید آمدی بر  
خلاف امکن فیکون بودی زیرا که اتفاقاً رکن در حق او آش بود که  
پچهل هزار سال موجود شود، نکم و نه بیش، پس معلوم شد که حق  
تعالی هرچه می آفریند .

قیامت کا دن امتدادیں) برابر ایک ہزار سال کے ہے تم لوگوں کے شمار کے موافق، اور کوئی شے جو چالیس ہزار سال میں وجود میں آتی اور دہ آدم علیہ السلام تھے کر جن کے بارے میں خدا نے فرمایا کہ، میں نے اپنے ہاتھ سے چالیس دن میں آدم کی مٹی سا نمیہ اسٹھایا پس کن فیکون کو جو پلیس ہزار سال میں ظاہر ہوا کس طرح تمجیعیں۔

جواب: تو نیت اور نفاذت اللہ کے ہاتھ ہے۔ ہم کہتے ہیں جیسا کہ ہم نے پہلے بیان کیا ہے ارادت ربہ مرادات کے حصول کو مقتضی ہوتی ہے میں اس کے باوجود پیار دوسری چیزیں جیسی درکار ہوتی ہیں، تاکہ مرادات کا حصول ارادے کے نفاذ کے ساتھ مکمل ہے۔ اگر ان میں ایک کی کمی ہو تو ارادے کا نفاذ ناقص ہو گا اور ارادے کے نفاذ کا نقص خود ارادے ہی کا نقص ہے دراں حالیکہ صفتِ ازلیہ نفس کے عیب سے پاپ ہے۔ پہلی بات یہ کہ ارادہ کرنے والا جب ارادہ کرے تو مرا دین اس کے موافق ہے اور اسی وقت حاصل ہو جاتے نہ بلکہ ہونہ دیر ہے۔ دوسرے یہ کہ ارادہ کرنے والا جہاں چاہے دیں ظاہر ہونہ کے دوسری جگہ تیسرا یہ کہ ارادہ کرنے والا جتنی مدت میں چاہے ٹھیک اتنی جی مدت میں ظاہر ہونہ کم اور زیادہ مدت ہے۔ چوتھے یہ کہ ارادہ کرنے والا جس صفت پر پیدا کرنا چاہے اسی صفت پر ظاہر ہونہ کسی دوسری صفت پر۔ بالفرم آدم علیہ السلام و کعبا، مکہ، فلان صفت کے ساتھ فلان وقت مکہ اور طائف کے درمیان چالیس ہزار سال تک منتظر رہ چاہی قطعی طور پر ایسا ہی ہوا جیسا کہ حق تعالیٰ نے، چاہا، جتنی مدت کے لئے چاہا، جس وقت چاہا اور جس جگہ پر چاہا اور جس صفت کے ساتھ پر، باختم (آدم، پشم زدن میں پیدا ہو جاتے تو کون فیکون کے اہم کے خلاف ہوتا کیونکہ آدم علیہ السلام کے حق میں افرگن فیکون وہی تھا کہ چالیس ہزار سال میں پیدا ہوں کم نہ زیادہ پس معلوم ہوا کہ حق تعالیٰ جو کچھ پیدا فرماتے ہیں ارادت موجہ اور

هارادت موجبه دامرکن فیکون می آفریند و اختلاف از منه مرادات هم از مقتضای ارادت و امرکن فیکون است نه مناقص قدم دایجاداراد و نه منافی کن فیکونست.

اکنون بدای ای طالب حقایق اشیار دای مرید معرفت غواصن اسراء که ایں جواب اگرچه شانی و کافی و مبرهن و روشنست اما در قرایی دریا بس درهای معرفت بلکه خس و مهره های ساحل ایں دریا بحری متنبها دشناختن حقیقت کن فیکون و رای اینست و صحت ایں دعوی آنست که حق تعالی می فرماید که : *وَقَالَ أَمْرُنَا إِلَّا دَاحِدَةٌ كَلْمَعٌ بِالْبَصَرِ* کارمن یکیست و آن چند چشم زدنی است نه پیش و نه کم و جای دیگر می فرماید : *وَهَا أَمْرُ الشَّاعِةِ إِلَّا كَلْمَعٌ النَّبَصِرِ وَهُوَ أَقْرَبٌ*<sup>۱</sup> ای بل ہوا قرب، یعنی کار روز قیامت کم از یک چشم زدنست و معلوم است که درازی روز قیامت پنجاه هزار سال خواهد بود : *فِي يَوْمٍ كَانَ مَقْدَارُهُ خَمْسِينَ أَلْفَ سَنَةً*<sup>۲</sup> پس بدآنستیم که ایں پنجاه هزار سال بین زدیک حق تعالی کم از یک چشم زدن است دشناختن و دانستن ایں سر شکرف جز بمعرفت تفاصیل از منه نتواند بود دشناختن آن سخت غامض و پاریکیست و اثبات آن بطریق اقامت حجج دبرا ہیں متعدد است زیرا که چیزی چند است در شناختن آن که جز بمشاهده بصایر نتوان دانست اما اگر بایمان و تسلیم قبول کنی با آخر روش گرد و چنان که طریقت بیان کرد ائمہ آدمیم په بیان زیان.

امرِکن فیکون کے مطابق ہی پیدا فرماتے ہیں نیز ظہور، مرادات کے زمانوں میں جو، اخلاف پایا جاتا ہے وہ ارادت اور امرِکن فیکون ہی کا مقتضا ہوتا ہے۔ اس لئے نیز قدم اور ایجاد ارادت کے منافی ہے، نہ ہی کن فیکون کے منافی۔

اسے حقائق اشیاء کے طالب اور اسرار کی باریکیوں کی معرفت کا ارادہ کرنے والے، جان لئے کہ اگرچہ جواب شافی و کافی، اور مدل ور دش بے تاہم اس اس دریا کی تہہ میں معرفت کے موقع بہت زیادہ ہیں، بلکہ اس دریا کے ساحل کا کوڑا اور ہرہ خود ایک بحریہ کنار ہے اور کن فیکون کی حقیقت کی معرفت اس سے دری ہے اور اس دعوی کی صداقت (کی دلیل) یہ ہے کہ حق تعالیٰ فرماتے ہیں و ما امرنا الراحدۃ الکلیح بالبصر (اور ہمارا حکم یکبارگی ایسا ہو جاتے گا جیسے آنکھوں کا جھپکانا) اور دوسری جگہ فرماتے ہیں "و ما امرالساعۃ الکلیح البصر او حوا قرب" (اور قیامت کا معاملہ بس ایسا (جھٹ پٹ) ہو گا جیسے آنکھ جھپکنا بلکہ اس سے بھی جلدی) یعنی قیامت کا وقوع آنکھ جھپکنے سے بھی زیادہ جلد ہو گا حالانکہ معلوم ہے کہ قیامت کے دن کی درازی پچاس ہزار سال ہوگی فی یوم کان مقدارہ خمینیں الف سنتہ اس دن میں جس کی طوالت پچاس ہزار برس ہے پس ہمیں معلوم ہو گیا کہ حق تعالیٰ کے نزدیک یہ پچاس ہزار سال ایک چشم زدن سے بھی کم ہے۔ اس مستر عجیب علم زندگی کی تفصیل کی معرفت کے بغیر حاصل نہیں ہو سکتا۔ اس کی معرفت بہت دلیق اور باریک ہے اور اس کا اثبات حجت اور دلیل کے طریقے کو اختیار کرنے کے باہم تشدیز ہتا ہے کیونکہ اس متنے میں بعض باتیں ایسی ہیں جن کی معرفت بغیر مشایع نہیں۔ حاصل نہیں ہوتی۔ لیکن اگر تم (ابتداء) ایمان اور عاجزی فہمے ساتھ اس بات کو قبول کر لو تو بالآخر زمان کی حقیقت واضح ہو جاتے گی۔ جیسا کہ اہل طریقت نے بیان کیا ہے۔ اب ہم زمان کے مسئلہ پر آتے ہیں۔

بدال بارک اللہ علیک کر زمان سہ نوعت : زمان جسمانیات و زمان روحانیات و زمان حق تعالیٰ -

اما نوع اول دو مرتبہ است : مرتبہ اول زمان جسمانیات کیفیت :  
 و آں زمان از حرکات افلاک خیز دو چنان کہ پار دامسال و دی دار دز  
 و فردا و درازی و کوتا ہی ایں زمان روشنست ، و معلوم است کہ سال  
 دراز ترست از ماه ، و ماہ کوتاہ ترست نسبت با سال و دراز ترست  
 نسبت بار دز ، و دریں زمان ہم ماضی و ہم مستقبل و ہم حال بزرگ دی ماضی  
 است و فردا مستقبل ، و آنکہ در آنی حال ، و دریں زمان مضائقت ہم  
 ہست تا ری نرفت امروز نتوانست آمد و تا امروز نرور فردا نتواند  
 آمد و اجتماع ایشان در یک زمان محال است ، مرتبہ دوم زمان جسمانیت  
 رطیف است و آں زمان پریانت در ہر چہہ در زمان جسمانیات کیفیت  
 دراز است دریں زمان کوتا ہست و ہر کہ دریں زمان کاری کند  
 بروزی چنداں کار کند کہ بہا ہی بل کہ بسانی در زمان جسمانیات کیفیت  
 نتواند کر د ، چنانکہ شنیدہ باشی از سرعت کار جن و شیاطین و نیز فرنداں  
 جنیاں بروزی چنداں بپالند کہ فرزندان آدمیاں بدہ ساں ہی بب  
 آں پالیدن ایشان در زمانیت کے اندر کے آں بسیار است و کوتاہ آں  
 دراز ، و ایں زمان رانیز ماضی و مستقبل و حال ہست و یکن ریق آں  
 زمان دی دزدا کر مستقبل و ماضی آدمیاں است جنیاں نرا حالت و  
 ایشان در آں تصرف تواند کر د و ماضی و مستقبل کر حال ایشان است

اللہ تعالیٰ تم پر برکت نازل فرماتے جان لوکہ زمان کی تین قسمیں ہیں۔  
زمان جسمانیات، زمان روحانیات اور زمان حق تعالیٰ

نوع اول کے دو مرتبے ہیں۔ مرتبہ اول جسمانیات کیثیف کا زمان۔ یہ وہ زمان ہے جو افلاک کی گردش و حرکت سے پیدا ہوتا ہے جیسے پھلا اور موجودہ سال پھلا اور آج کا دن اور کل کا دن۔ یہاں زمانے کی درازی اور کوتا ہی قطعی واضح ہے، سب کو عالم ہے کہ سال ہیں سے بڑا ہوتا ہے اور ہمیں سال کی نسبت سے چھوٹا ہوتا ہے لیکن دن کی نسبت سے بڑا ہوتا ہے۔ اس زمان میں ماضی بھی ہوتا ہے، مستقبل بھی اور حال بھی۔ گزرا ہوا کل ماضی ہے، آنے والا کل مستقبل ہے اور جو موجودہ آن ہے وہ حال ہے۔ اس زمانے میں تنگی اور تضاد بھی ہے۔ جب تک گزشتہ کل رخصت نہیں ہوتا آج کا دن نہیں آسکتا اور جب تک آج کا دن باقی ہے آنے والا کل نہیں آسکتا اور ان کا ایک زمان یہ جمع ہونا بھی محال ہے۔

مرتبہ دوم جسمانیاتِ لطیف کا زمان ہے۔ یہ آنے والی مخلوق کا زمان ہے جو کچھ جسمانیات کیثیف کے زمان میں دراز ہے اس زمان میں وہ کوتا ہے اور جو کوئی اس زمان میں کوئی کام کرے وہ ایک دن میں اس قدر کام کر سکتا ہے کہ جسمانیات کیثیف کے زمان میں ایک ماہ بلکہ ایک سال میں پورا نہیں ہو سکتا۔ اور یہ جو تم نے سنا ہے کہ سرعت کار کے سب سے جن اور شیما میں نیز جنسیوں کے فرزند ایک دن میں اس قدر بالیدگی حاصل کرتے ہیں کہ آدمیوں کے فرزند دس سال میں ان فی اس قدر بالیدگی ایسے زمان میں ہے جہاں کا تھوڑا بھی بہت ہوتا ہے اور جھوٹ، جھی بڑا بھوت، بہت اس زمانے میں بھی ماضی مستقبل اور حال ہے لیکن اس زمان کے متنا سب مذرا بہاد اور آنے والا کل جو انسانوں کا ماضی اور مستقبل ہے جنسیوں کا حال ہے اور وہ اس میں کوئی تصریف نہیں کر سکتے اور ماضی مستقبل جوان کا حال ہے۔

پار و امسال آدمیانست و این معنی تقریبیت نه تحدید و بر این  
جحتی آقامت نتوان کرد اما بصائر را درین شکی نیست و نبایشد.

اما نوع دوم زمان ارجاحت : در وحانیات و این زمان را  
اقسام بیار است و غرض ما از یک قسم حاصل می آید برآں اختصار  
کردیم و آن زمان ملائیکه است، علیهم السلام : بدان که هرچه در زمان  
جنیاں دراز است و بیار، در زمان ملائیکه کوتا هست و اندک، هزار  
سال درین زمان یک نفس باشد و هر که درین زمان کاری کند کار  
هزار سال بیک نفس تواند کرد و درین زمان مزاحمت و مضائقت  
نیست هزار سال گذشته با هزار سال نا آمده درین زمان جمع تواند  
آمد و ماضی این زمان بازی وابد محیط نیست و نتواند بود زیرا که ایں  
متناهی است و متناهی بنا متناهی محیط نشوف و رای ایں همه زمان  
حق تعالی فهم کن، حالتی است که آنرا نه ماضی است و نه مستقبل ،  
محیط بازی وابد، بل که ازی وابد در آن یک نقطه است، بازی  
آن اید وابد آن ازی، بل که آنرا نه ازی بود و نه ابد، اگر بد رازی  
آن زمان نکری ازی وابد کمتر از طرفتة العینی نماید و اگر از کوتا هی  
آن اندیشه کنی ازی وابد را در آن یک لمحه یابی و این زمان را گذشتن  
و آمدن نیست و تعدد و تجدد و تبعیض را بدان راه نیست و تمحیص کر  
مکان حق تعالی یکیست نا متعدد و بای آنکه یکیست

کا گزشتہ سال اور موجودہ سال ہے۔ یہ بات ایک درجہ میں سمجھنے کے لئے ہے نہ کہ حد بندی کے لئے اور (گو) اس پر حجت بھی قائم نہیں کی جا سکتی، لیکن بعضیت کو اس حقیقت کے بارے میں کوئی شک نہیں ہے اور نہ ہونا چاہئے۔

البته نوع دوم ارداج اور روحانیات کا زمان ہے۔ اس زمان کی بہت سی قسمیں ہیں اور ہماری عرض ایک کے ذکر سے حاصل ہو جاتی ہے۔ اسی پر ہم اختصار کرتے ہیں، اور وہ ملائکہ علیہم السلام کا زمان ہے۔ تم جان نوکر جو کچھ بیوں کے زمان میں بڑا اور بہت ہے وہ ملائکہ کے زمان میں چھوٹا اور م ہے۔ اس زمان میں بزرگ سال ایک نفس ہوتا ہے اور جو کوئی اس زمان میں کام کرے تو ہزار سال میں ختم ہونے والا کام ایک نفس میں انجام دے سکتا ہے اور اس زمان میں مراجحت اور تنگی بھی نہیں ہے۔ گزرے ہوتے ہزار سال آنے والے بزرگ سال اس زمان میں جمع بوسکتے ہیں۔ اس زمان کا ماضی بجز ازل نہیں ہے اور اس کا مستقبل بجز ابد نہیں ہے۔ اور یہ زمان ازل اور ابد پر صحیط نہیں ہے اور نہ ایسا ہونا ممکن ہے کیونکہ یہ زمان اس ملائکہ متناہی ہے، اس لئے متناہی نامتناہی پر صحیط نہیں ہو سکتا۔ اس زمان سے وری حق تعالیٰ کے زمان کو تصور کر دو۔ وہ ایک حالت ہے کہ اس کا دن ماشی ہے ذمتوں کے ازل اور ابد اس کا ایک بھی نقطہ ہے اور ابد اس کا ازل ہے اور ازل اس کا ابد بلکہ (درحقیقت اس زمان کا) نا ازل ہے اور نا ابد۔ اگر تم اس کی درازی پر نگاہ ڈال تو ازل اور ابد پلک کی ایک جھپٹ سے بھی کم تر نظر آئے اور اگر اختصار کا تصور کر دے تو ازل اور ابد کو اس میں ایک محدود کے لقدر پاؤ گے اور اس زمان میں "زمن" اور آنے نہیں ہے، تعدد، تجدد، اور شمار کو اس میں راہ نہیں ہے اور جس طرح حق تعالیٰ کا مکان "ایک" نامتعدد ہے اور اس سبب سے کہ وہ ایک ایسا ہے کہ تعالیٰ

که تعداد نیزیر دیچیچ ذره از ذره های آفرینش از دور نیست بلکه با هر  
 ذره چنانست که گوئی در همه مملکت جز آن یک ذره نیست دایی زمان  
 مانیز یکیست که تعداد نیزیر دو با آنکه یکیست یچ لحظه از ازل بی اول  
 و ابدی آخر تقدیز توان کرد که نه ایس زمان را با لحظه چنان یابی که نه  
 قبل آن توان گفت و نه بعد آن، و گوئی که زمان خود جز آن یک لحظه  
 نیست و حق تعالی دریں یک زمان که تعداد و تجزی نیزیر دو نه یچ متعدد  
 و تجزی در و گنجید قاریست بیک قدرت نامتعدد بر همه مقدورات  
 نامتناهی و مرید است بیک ادارت نامتعدد بر همه مراتات نامتناهی  
 عالم است بیک علم نامتعدد بر همه معلومات نامتناهی دینی است  
 بیک بینایی نامتعدد بر همه مرتیات نامتناهی و شناخت است بیک  
 شناوی نامتعدد بر همه مسموعات نامتناهی و متكلم است بیک کلام  
 نامتعدد بر همه سخنهای نامتناهی، داہل بدعت چوں از نور ظهور  
 ایس سر صحیح گشته منکر قدم قرآن شدند و گفتند که آنگه که موسی بنو  
 و کوه طور نبو و حق تعالی با او چوں گفت : فَأَخْلَعَ نَعْلَيْكَ إِنَّكَ  
 بِأَنَّوَادِ الْمَقْدَسِ طُوئی - ۱ - آنکه با معدوم سخن گفت سفه باشد بیچارگان  
 چوں جز زیان گا و خریشا ختند و باز منه روحانیات هرگز سفر نکردند  
 شبهتی بدین رکیکی

قبول نہیں کرتا، آفرینش کے ذریعوں میں سے کوئی ذرہ اسی سے دور نہیں ہے بلکہ وہ ہر ذرے کے ساتھ ایسا ہے کہ گھویا تمام ملکت یا کوئی ذرہ اس کے بغیر موجود نہیں، اسی طرح ہمارا یہ زمان بھی ایک ہے جو تعدد کو قبول نہیں کرتا اور اس سبب سے کہ یہ ایک ہے اس کو ازالہ بے اقل اور ابد بے آخر سے کسی لحظے بھی جدا نہیں پایا جا سکتا حتیٰ کہ تم اس زمان کو پل بھر کے لئے بھی ایسا نہ پا سکے کہ یہ کہہ سکو یہ اس سے قبل تھا یا بعد اور کہو گے اپنا زمان اس (زمان الہی) کے بغیر ایک لحظہ بھی متصور نہیں ہو سکتا حق تعالیٰ اس ایک زمان میں جو نہ تعدد اور تجزیہ کو قبول کرتا ہے اور نہ تعدد اور تجزیہ کی وہاں گنجائش ہے، ہم اس اتنا ہی مقدورات پر ایک نامتعبد قدرت کے ساتھ قادر ہے (اور وہی) تمام نامتناہی مزادات پر بلا تعدد ارادت ایک (ہی) ارادہ کرنے والا ہے (وہ) تمام نامتناہی معلومات پر ایک ایسے علم کے ساتھ عالم ہے جس میں کوئی تعدد نہیں (وہ) تمام نامتناہی مرتیاٹ کو ایسی نظر سے دیکھ رہا ہے جس میں کوئی تعدد نہیں (وہ) تمام نامتناہی مسموعات کو اس طرح سن رہا ہے کہ اس کی سماعت میں کوئی تعدد نہیں اور (وہ) تمام نامتناہی کلمات کا ایسا متكلّم ہے کہ خود اس کے کلام میں کوئی تعدد نہیں۔ اہل بدعت چونکہ اس راز سے محروم ہے اس نے قدم قرآن کے منکر ہو گئے اور انہوں نے کہا کہ اس وقت جبکہ نبوی علیہ السلام پیدا ہوتے تھے اور نہ ہی طور کا وجود تھا حق تعالیٰ نے ان سے یہ کیسے خطاب کیا۔ فا خل ج نعیک اُنک بالواد المقدس طویل (پس تم اپنی جو تیار آثارِ ذوالا، کیونکہ تم ایک پاک میں ن یعنی طویل میں ہو) اس نے کہ معدوم سے کلام کرنا تو دیوار پر ہے۔ ان بے چاروں نے چونکہ کائے اور گدھے کے زمان کے سوا کچھ نہیں پہیا نا اور انہوں نے روایات کے زمانوں کا سفر قطعاً نہیں کیا اسی باعث اس نوعیت کے رکیک شہر اور باطن

و خیالی بدیں باطلی راه برایشان برد و اگر تیج گونه از مضيق اجسام  
دزمان او و تنگنای عالم صورت بمقدار یک نفس باز رسته بودندی  
واز میان جان مطالعه از منه روحانیات کرده بودندی بدانستندی  
که زمانی که آنرا ماضی و مستقبل نباشد و تعدد و تجدد و تجزی پذیری  
وازل وابد یک نقطه آآل بود موسی معدوم در دچگونه موجود باشد و  
با او دچگونه سخن گوید.

سوال : این سخن بسخن تذکیر ماند و طالبان حقایق را از چنین سخن  
شفا دری حاصل نباید لاید صحبتی بباید که دست آدیز دل گردد ،  
جواب : گوییم که هر چیز از راه مکاشفات قلبی و مشاهدات سری  
و معانیات روی معلوم گردد اقامت جلت بر آآل جزا هی ذوق را  
متعدز را شد و لیکن حالتی از احوال سید المرسلین صلی اللہ علیہ وسلم حکایت  
کنم تا طالب منصف را تمسکی باشد و آآل اینست که در قصه مراج  
فرموده است : رایت یونس فی بطن المحوت ، یعنی یونس را در شکم  
ما هی دیدم در صحاح آمده است هم در قصه مراج که فرمود : رایت  
عبد الرحمن بن عوف یدخل الجنة حبوا ، یعنی عبد الرحمن عوف را دیدم  
که خزان خزان در بهشت می شد پس اور اگفتم چرا دیر آمدی ؟  
گفت یا رسول اللہ

خیال میں متلا ہو گتے، اگر (انہوں نے) ذرا بھی اجسام کی تنگی اور اس کے زمان کی مراحت اور عالم اشکال کی تنگنائے سے دم بھر کے لئے رہائی پانی ہوتی اور اپنی روح میں روحانیات کے زمانوں کا مشاہدہ کیا ہوتا توجہان لیتے کہ وہ زمان جس میں ماضی و مقبل نہیں ہوتا اور جو تعدد، تجدد اور تجزیہ کو قبول نہیں کرتا اور ازل وابد جس کا شخص ایک نقطہ ہوتا ہے اس میں معدوم موسیٰ (علیہ السلام) کس طرح موجود ہو سکتے ہیں اور ان سے کس طرح کلام کیا جا سکتا ہے۔

سوال:- یہ باتیں تو وعظ و نصیحت میں ہوتی ہیں اور ایسی باتوں سے حقائق کے طالبوں کے دل کی تشفی نہیں ہوتی لامیا را ایسی سمجحت کی ضرورت ہے جس سے یہ حقائق دل میں آتیں۔

جواب:- ہم کہتے ہیں کہ جو حقائق قلبی مکاشفات، باطنی مشاہدات اور روئی معاشرات کی راہ سے معلوم ہوتے ہیں ان پر بجز ابلِ ذوق کے جمیت قائم کرنا دشوار ہے لیکن سید المرسلین صلی اللہ علیہ وسلم کے احوال (مبارکہ) سے ایک حالت کو ہم بیان کرتے ہیں تاکہ منصف هزار طالب کی تسلی ہو جائے اور رد یہ ہے کہ معراج کے واقعہ میں آپ نے فرمایا۔ میں نے یونس علیہ السلام کو مجھ پر کے پیٹ میں دیکھا اور صاحح میں آیا ہے، بنی صلی اللہ علیہ وسلم نے واقعہ معراج بھی میں فرمایا۔ میں نے عبد الرحمن بن عوف رضی اللہ عنہ کو کچوں کی طرح بہشت میں داخل ہوتے دیکھا پس میں نے ان سے دریافت کیا کہ دیر سے کیوں آتے۔ انہوں نے جواب دیا، یا رسول اللہ

---

لہ ابو محمد عبد الرحمن بن عوف رضی اللہ عنہ، عشرہ مبشرہ میں سے تھے۔ میں وفات پالی جمعت میان رضی اللہ عنہ نے نماز جنازہ پڑھا اور بقیع میں دفن کئے گئے۔

آن سخنها بمن رسید که کو دسخان را پیرگرداند، از آن بتوانستم رسید و چنان پنداشتم که نیز ترا سخوا هم دید، اکنون معلوم شد که یونس علیه السلام در حالتی که در شکم ماهی بود تا آن زمان سه هزار سال بود دیدن و عبد الرحمن عوف را در حالتی که بعد از پنجاه هزار سال خواهد بود دیدن و با او سخن گفتن جز در زمانی نتواند بود که هزاران سال گذشته دهزاران سال نا آمده در وی یک حالت باشد تا ما جراحتی احوال گذشته دنامده نقدر وقت او تواند بود، پس چون روا باشد که سید عالم صلی اللہ علیہ وسلم پا عبد الرحمن عوف سخن گوید در حالتی که بعد از پنجاه هزار سال خواهد بودن، مکالمت حقیقی نه مجازی، و آن حالت از راه صورت موجودیتی چرا بود این باشد که حق تعالی در از ل آزال آزال باموسی علیه السلام در حالت نبودن او بر کوه طور سخن گوید و او را بینید و جود او از راه صورت دریں زمان ملکی در میان نه؟ و امثال ایں از وقایع سید عالم صلی اللہ علیہ وسلم بسیار است وزیر یک منصف را این قدر کفایت باشد.

اگر معتبری گوید که: مراجع سید صلی اللہ علیہ وسلم در خواب بوده است نه در بیداری، و این مکاشفات بدینه سر بوده است نه بدینه هم گوییم: اولاً اعتقاد اهل سنت و جماعت آنست که مراجع سید عالم صلی اللہ علیہ وسلم در بیداری بوده است بقالب نه بخاطر دبرین جو تهی است نقلی که این مختصر موضوع ذکر آن نیست و اگر نیز تسلیم کنیم که مراجع بخواب بوده است غرض نا از اثبات زمان روحانیات

صلی اللہ علیہ وسلم میں نے ایسی باتیں سنی ہیں جو بچوں کو بھی بوڑھا کر دیتی ہیں، اسی سبب سے میں آپ کی خدمت میں حاضر ہو سکا اور مجھے ایسا گمان ہوا کہ شاید آپ کی زیارت بھی نہ کر سکوں گا۔ اب معلوم ہوا کہ یہ نہ صلی اللہ علیہ وسلم کو خشکم مانہیں ہیں دیکھنا جبکہ اس واقعہ پر تین ہزار سال گزر چکے تھے اور عبد الرحمن بن عوف رضی اللہ عنہ کو اس حالت میں دیکھنا جس میں وہ پچاس ہزار سال بعد آئیں گے اور ان سے گفتگو فرمانا بچہ، اس کے نہیں کہ وہ ایسا زمان تھا جس میں ہزار ہا گزرے ہوتے اور آنے والے سال ایک ساتھ موجود تھے اور گزشتہ و آئندہ واقعات اور حالات اس زمان میں کیجا حاضر تھے۔ لیس یہ کیسے روا ہو سکتا ہے کہ سید عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے عبد الرحمن بن عوف سے ایسی حالت میں باتیں کیں جو پچاس ہزار سال بعد واقع ہو گی (اما لیت سبھی حقیقی نہ کہ مجازی) وہ حالت ظاہری طور پر موجود نہ ہو، اور یہ کیوں روا نہیں ہو سکتا کہ ازل لازال ہی حق تعالیٰ موسیٰ علیہ اسلام سے کوہ طور پر ایسی حالت میں جب کہ وہ (عالم ظاہر) میں پیدا نہ ہوتے تھے، ہم کلام ہوں اور انھیں دیکھیں اور ان کا وجود بصورت ظاہر اس زمانِ ملکی کے درمیان نہ ہو۔ اس طرح کی مثالیں سید عالم صلی اللہ علیہ وسلم کی سیرت پاک میں بہت ہیں اور منصف مزاج معاحب عقل و اسی تدریکانی ہیں۔ اگر معتزلی کہتا ہے کہ سید عالم صلی اللہ علیہ وسلم کی معراج حالتِ خواب میں تھی، بیداری میں نہیں تھی اور یہ مکاشفات چشم باطن کے تھے چشم سر کے نہیں تھے، تو ہم کہتے ہیں کہ اولاً اہل سنت و تباعث کا اعتقاد یہ ہے کہ سید عالم صلی اللہ علیہ وسلم کو معراج اسی قابل کے ساتھ بیداری میں ہوئی تھی نہ کہ خواب میں اور اس پر نقلی دلائل ہیں جنھیں اس مختصر مقام پر بیان نہیں کیا جاسکتا اگر تم سلیم بھی کر لیں کہ معراج خواب میں ہوئی تھی تو ہماری عرض زمان روحا نیات کے اثبات سے

حاصل می‌آید چون در خواب گذشت و ناامده جز در زمان اردوح و روحانیات نتواند دیدن که گذشت و ناامده در آن نقد وقت باشد و بدای که عامله خلق را مطالعه آن زمان دست دهد لیکن در خواب، و در عقب ایں در معنی آن تقریر گنیم اشاره اللہ تعالیٰ، و انبیا و اولیا را دست دهد در بیداری، لکن بخاطر مهتر و بہتر موجودات را علیه افضل الصلوات و اکمل التحیات دست داده‌هم به مسر و هم بقایا.

سوال : بر اصل سخن چون همه موجودات که بود و هست و خواهد بود دریں زمان که بیان کردی و ام الكتاب لقب نهادی موجود بود و ایں زمان درازل بی اول موجود بود بل که بازل محیط بود چنان که بیان کردی پس لازم آید که چمله موجودات درازل موجود باشند و چون از می باشند قدیم باشند ناچار، و ایں عین مذہب فلاسفه و دیریانست و برخلاف قواعد عقاید مسلمانان.

جواب : ای سوال سخت واقع است و جوابش نیک غامض، اگر زیر کا نه بشنوی و نیک فهم کنی برخوری اشاره اللہ : بدای که در آن زمان نه از است و نه ابد نه اول است و نه آخر، بلکه تهمت وجود موجودات درازل از اتحاد و یگانگی آن زمان می خیزد که آنچه از است بعینه همان ابد است، و آنچه اول است بعینه همان آن خاست پس آنچه اول می دانی و تهمت از لیت عالم از آن می انگیزی، جهد آن کن که همان بعینه ابد است بینی، و آنچه ابدیت می پنداشی از لیت یابی، و ایں مسر را بیان شافی تر در وشن تر بنویسیم :

حاصل ہو جاتی ہے، خواب میں بھی گزشتہ اور آئندہ کو ایسی صورت میں کگزشتہ اور آئندہ اس میں حال کا لمحہ بن جاتے، سواتے ارداج اور روحانیات کے زمان سے نہیں دیکھا جاسکتا۔ اور جان لو کہ عام لوگوں کو بھی اس زمان کا مشاہدہ حاصل ہو جاتا ہے۔ لیکن خواب میں۔ اور آگے ہم اس معنی میں تقریر کرتے ہیں انشا اللہ تعالیٰ ابیاء و اولیاء کو اس کا مشاہدہ بیداری میں ہوتا ہے لیکن موجودات میں سب سے اعلیٰ و پتھر علیہ افضل الصلوات و اکمل التحیات کے قلب پاک کو یہ مشاہدہ باطن اور قالب دونوں کے ساتھ حاصل ہوا۔

سوال ۶۔ بربناتے کلام جب تمام موجودات جو تھی، ہے، اور ہو گی، اس زمان میں جسے تو نے بیان کیا اور ام الکتاب اس کا القب رکھا موجود تھی اور یہ زمان ازل بے اول میں موجود تھا۔ بلکہ ازل کو احاطے میں لئے ہوتے تھا، جیسا کہ تم نے بیان کیا، تو لازم آتا ہے کہ تمام موجودات ازل میں موجود ہوں گی اور جب ازل ہوں گی تو لازماً قدیم ہوں گی اور یہ مسلمانوں کے قواعد اور عقائد کے برخلاف یعنی غلائی اور دہریوں کا مذہب ہے۔

جواب ۶۔ یہ سوال بہت اہم ہے اور اس کا جواب بھی بہت باریک ہے۔ اگر تم ہوشمندی سے سنو اور اچھی طرح سمجھو تو تمہیں نفع حاصل ہو گا انشا اللہ۔ جان لو کہ اس زمان میں نہ ازل ہے اور نہ ابد نہ اول ہے اور نہ آخر بلکہ ازل میں موجودات کے وجود کا اتهام اس زمان کے اتحاد و یگانگت سے پیدا ہوتا ہے کہ جو کچھ ازل ہے بعینہ وہی ابد ہے اور جو کچھ اول ہے بعینہ وہی آخر ہے لیس جسے تم اول سمجھتے ہو اور اس بناء پر عالم کی ازیت کا اتهام لگاتے ہو اس امر کی کوشش کرو کہ اسے ہی بعینہ ابدیت ابھی دیکھو اور جسے تم ابدیت گمان کرتے ہو اسے ازیت پاؤ۔ اور اس بیڑ کو ہم زیادہ شافی اور زیادہ واضح بیان کے ساتھ سمجھتے ہیں۔

بدان که ای ام الكتاب از مضيق زمانی که از دوران افلاک می خيرد بیرونست و از ازل داید برترست و آن چاشنی صفت علم قدیم دارد و آنچه در او موجود بود وجود آن در عالم صورت داشت و ابد لازم نیاید و مثالش آنست که در قصه مراجح گفتیم که سید عالم صلی اللہ علیہ وسلم چوں از تنگنای زمان و مکان بیرون شد و از مضيق ازل را بد که مفهوم خلقت بر ترا مدعی الرحمٰن عوف را بدید و با او سخن گفت در حالت رفتن او در بیشت و آنچه در آن زمان بدید و بگفت لازم نبود که درین زمان ما موجود باشد بلکه آن حالت در زمان ما بعد از پنجاه هزار سال در وجود خواهد آمد و ایں حالت سید را صلی اللہ علیہ وسلم در شب مراجح موجود بود و مارا معدوم و قدم عالم از آن روی محال است که بزمان ماتعلق در دو نه از آن روی که بعالم پادشاه و زمان ا و تعلق دارد و باللہ التوفیق .

بدان که اگر روح انسانی قوت گیرد بالواع تصفیه و تزکیه و تربیت بعثت صاحب شریعت صلی اللہ علیہ وسلم موصوف شود تو اندک قالب را بزمان جسمانیات لطیف کشد و نشانش آن بود که بر ذی کار چندان کند که دیگری بسالی نتواند کرد و آنچه شنیده باشی در قصه خضر علیہ السلام که کو ہی را از باغ رہقانی که به بندگی او مبتلا شد بود بیک را از بن بر کن و باز میں سهوار کرد و جمله خاک آن بجای دیگر نقل کرد درین مقام بود .

جان لو کر یہ ام الکتاب، اس زمان کی تنگی سے جو گردش افلاک سے پیدا ہوتا ہے  
باہر ہے اور ازل و ابد سے بُر تر ہے، وہ عالم قدیم کی صفت کا وہ القد کھتی ہے اور جو  
پچھا اس میں موجود ہے، اس کا وجود عالم صورت (دنیا) نیز ازل و ابد پر لازم نہیں  
آتا، اس کی مثال وہ ہے جو ہم نے واقعہ معاراج میں بیان کی ہے کہ جب سید عالم  
صلی اللہ علیہ وسلم زمان و مکان کی تنگنائے سے باہر ہوتے اور ازل و ابد کی حد سے جو  
خلق کا مفہوم ہے، بُر تر ہوتے تو عبد الرحمن بن عوف رضی اللہ عنہ کو آپ نے بہشت میں  
داخل ہونے کی حالت میں دیکھا اور ان سے گفتگو فرمائی اور جو کچھ آپ نے اس زمان میں  
دیکھا اور فرمایا لازم نہیں کہ وہ ہمارے زمان میں موجود ہو بلکہ وہ حالت ہمارے زمان  
میں پچاس بیار سال کے بعد وجود میں آتے گی جب کہ یہ حالت سید عالم صلی اللہ علیہ  
 وسلم کے لئے شب معاراج میں موجود تھی اور ہمارے لئے معدوم، قدم عالم اس نسبت سے  
میال ہے کہ ہمارے زمان سے تعلق رکھتا ہے۔ نہ اس اعتبار سے کہ بادشاہ کے عالم  
اور اس کے زمان سے تعلق رکھتا ہے و باللہ توفیق۔

جان لو کر اگر روح انسانی تصفیہ، تزکیہ اور تربیت کی انواع کے ساتھ مصاحب  
شریعت صلی اللہ علیہ وسلم کی اتباع سے موصوف ہو کر قوت حاصل کرے تو نکن یہ کہ  
اپنے قالب کو جمیانیاتِ لطیف کے زمان میں پہنچا دے، اس کی علامت یہ ہو گل کہ وہ ایک  
دن میں اس قدر کامِ انجام دے گا کہ دوسرے ایک سال میں تک رسکیں اور تم نے خضر  
علیہ السلام کے قصے میں ٹھنا ہو گا کہ ایک پہاڑ کو جس کی وہ عبادت کرتا ہوا  
اس دہقان کے باغ سے ایک ہی دن میں جڑ سے کھڑ دیا اور زمین سے  
ہوا کر دیا اور اس کی تمام مٹی کو جہاں جگہ تھی در سری جگہ منتقل سر دیا،

و سخنیں حکایت ابوالحسن خرقانی رحمتہ اللہ علیہ کر گفت یک شب  
 مارا از ما بستند و جملہ اور ادما از ما فوت شد چون مارا با ما  
 دادند ہنوز مسوی روی ما از آب و ضمود بود، و از یاران ما کسی  
 ہست کہ در کم از یک ساعت صد بار ہمہ قرآن حرف حرف و آیا یہ  
 برخواند و ایں حالت اور ابارہا انقارہ است و اگر قوت روح بجمال  
 رسد تواند کہ قالب را بزمائی از منہ روحانیات کشد و نشانش آل باشد  
 کہ بیک ساعت کا رصد سال بکند بلکہ کار ہزار سالہ تواند گرد۔

و قصہ مراج سید صلی اللہ علیہ وسلم دریں مقام بود کہ در یک ساعت  
 از شب، ہمہ تفاصیل عالم بروی عرض کر دند و نو د ہزار کلمہ از حق  
 تعالیٰ پیشید چون باز آمد ہنوز بیترش گرم بود و اگر ناکسی ایں را انکار  
 کند باری امکان ندارد کہ مثل ایں حکایت درخواب بیند و انکار  
 تواند گرد، و امثال ایں درخواب بسیار است و آں ہمہ کس رامگنت  
 مثل گسی درخواب بیند کہ بیترکستان رفت و آنجا زن خواست ہزار  
 سال آنجا بماند و ہزار فرزندش بزاد و جزا ایں کار ہا کرد و ایں ہزار  
 سال در یک ساعت گذشتند جز دریں نہ رمان کہ بیان کر دیم نباشد  
 و صورت نبندد۔

و وقوع مثل ایں در بیداری ہم رواست چنان کہ در حکایت  
 آمده است کہ یکی از صحاب شیخ جنید رحمتہ اللہ علیہ

اسی طرح کی ایک حکایت ابوالحسن خرقانی رحمۃ اللہ علیہ سے مسوب ہے۔ انہوں نے فرمایا کہ ہم کو ایک شب ہمارے احساس وجود سے بے خبر کر دیا اور ہمارے تمام اور ادھم سے نوت ہو گئے، جب ہم کو حالت صحی میں لوٹا دیا گیا تو ہماری ڈاٹھی وضو کے پانی سے ترکھی اور ہمارے احباب میں سے کوئی ہے جو ایک ساعت سے کم مدت میں سو بار قرآن کو حرف بہ حرف اور آیت بہ آیت تلاوت کرے، جب کران پر یہ حالت بار ہزاری ہے۔ اگر قوت روح درجہ کمال تک پہنچ جائے تو یہ بھی ممکن ہے کہ تالیب کو روحانیات کے زمانوں میں سے کسی زمان تک پہنچا دے، اس کی علامت یہ ہے کہ ایک ساعت میں کار صد سالہ بلکہ ہزار سالہ انجام دے سکتا ہے۔

سیدِ عالم صلی اللہ علیہ وسلم کی معراج کا واقعہ اسی مقام سے متعلق تھا کہ آپ پر رات کی ایک ساعت میں تمام تفضیل پیش کی گئیں اور نتے ہزار کلمات آپ نے حق تعالیٰ سے سُستے، جب واپس آئے تو آپ کا بستر مبارک ابھی گرم تھا۔ اگر کوئی بے فہم اس کا انکار کرتا ہے تو کیا اس کا امکان نہیں ہے کہ اس طرح کا قصہ وہ خود خواب میں دیکھے اور پھر بھی انکار کرے۔

خواب میں اس طرح کی مستالیں بہت ہیں اور تمام لوگوں کے لئے ممکن ہیں مثلاً کسی نے خواب میں دیکھا کہ وہ ترکستان گیا، اس نے دہان نکاچ کیا۔ ہزار سال دہان رہا اور ہزار فرزند دہان پیدا ہوئے اور اس کے علاوہ بھی کام انجام دیئے (حالانکہ نیند چند لکھڑی کی تھی) تو ان ہزار برسوں کا گزرنا سوائے اس زمان کے جو ہم نے بیان کیا ہے واقع نہیں ہو سکتا۔ یاد کی یہ بھی اس طرح وقوع میں آنار دا ہے کہ حکایت میں آیا ہے کہ شیخ جنید رحمۃ اللہ علیہ لہ ابوالحسن علی بیوی جعفر خرقانی ۷۲ متفقی ۳۲۵ھ مرحومہ تصرف در ایران ۲۰۳  
لہ ابوالقاسم جنید بن محمد نہادندی بغدادی متفقی ۲۹۶ھ یا ۲۹۸ھ ایضاً مص

بکنار دجله رفت تاغسل کند، جامه بیرون کرد و در میان آب رفت  
 چوں سرفزو برد هم در دم به هندوستان شد و آنجا زن خواست و  
 فرزندش آمد و سال های بسیار آنجا بماند پس خود را دیگر باره در میان  
 آب دید در دجله، و جامه خود دید هم آنجا نهاده، جامه در پوشید و  
 و به خانقاہ رفت صحاب را دید که همان نماز را وضوی ساختند و روا باشد  
 که این داقعه قلبی باشد نه قابی دنیز تواند بود که بقلب باشد که  
 پادشاه عالم جبل جلاله بر همه چیزی قادرست.

و آنچه در کلمات بزرگان شنیده که یک نفس روندگان هزار  
 سال عالم پیش از زد و این فضیلت از روی عزت فهم کرده ایں خود است  
 لیکن حقیقت آن بود که چوں رونده بدهی مقام رسید در یک نفس  
 هزار ساله بلکه صد هزار ساله طاعت تواند کرد ایں همه ممکن باشد ولیکن  
 هرگز نتواند بود که پیچ آفریده بزمان حق تعالی رسید یا بدان مطلع شود  
 و ام الكتاب ایں زمانست، هرچه ما جرای ازل ابد است در موجود  
 است و هر قوم، لوح محفوظ نسخه چیزی اندکست ازو و اسرافیل  
 علیه السلام بر لوح محفوظ مطلع است، اما بر ام الكتاب هیچکس را  
 اطلاع نیست جز حق تعالی، و آنچه در لوحست محو و اثبات پزیرد:  
 يَمْحُوا اللَّهُ مَا يَشَاءُ وَ يُثْبِتُ . ۱ اشاره بدانست اما آنچه درین زمانست  
 که ام الكتاب است تغیر و تبدلین بد و راه نیابد مایبَدِلُ الْقَوْلُ اللَّهِ۝ . ۲  
 اشارت بدانست حق تعالی درین زمان نیست اما مطلع است برای  
 زمان، و ایں زمان را

کے اصحاب میں سے ایک شخص دجلہ کے ساحل پر گیا تاکہ غسل کرے۔ اس نے کپڑے اتارے، اور پانی میں عنطر لگایا، جب پانی سے سر باہر نکالا تو اس وقت ہندوستان میں تھا۔ وہاں نکاح کیا، اور اس کے ہاں فرزند پیدا ہوا۔ بہت برسوں دہاں رہا۔ پھر خود کو دوسری بار دجلہ کے پانی میں دیکھا۔ اپنے کپڑے دیکھے جو وہیں پڑے ہوئے تھے۔ کپڑے پہن کر خانقاہ میں گیا۔ ساٹھیوں کو دیکھا کہ اسی طرح نماز کے لئے وضو کر رہے ہیں۔ ممکن ہے کہ یہ داقعہ قلبی ہو اور قلبی نہ ہو اور یہ بھی ممکن ہے کہ قاب کے ساتھ ہو کہ پادشاہ عالم جل جلالہ ہر بات پر قادر ہے۔

یہ جو تم نے بزرگوں کے ملفوظات میں سنا ہو گا کہ سالکین کا ایک نفس عام ہزار سال سے بیش قیمت ہے اور تم نے یہ فضیلت ہے اعتبر اس کی بیش قیمتی کے خال کی ہے۔ یہ بھی درست ہے لیکن حقیقت یہ ہے کہ جب سالک اس مقام پر پہنچتا ہے، ایک نفس میں ہزار سالہ بلکہ صد ہزار سالہ عبادت کر سکتا ہے۔ یہ تمام باتیں ممکن ہیں لیکن یہ ہرگز نہیں ہو سکتا کہ کوئی مخلوق حق تعالیٰ کے زمان تک پہنچ سکے یا اس کی حقیقت پر مطلع ہو سکے۔ ام الکتاب "یہی زمان ہے، جو کچھ ازل و ابد کا قدسہ ہے اس میں موجود دہر قوم ہے۔ لوح تحفظ اس سے کم تر درج کی، ایک کتاب ہے، اسرافیل علیہ السلام لوح تحفظ پر مطلع ہیں، لیکن کوئی سیستی سوائے حق تعالیٰ کے ام الکتاب پر مطلع نہیں ہے اور لوح تحفظ میں جو کچھ ہے وہ مُتنا اور قائم ہوتا ہے کیونکہ مایشاء ویثبت (خد تعالیٰ ہی، جس حکم کو چاہیں موقوف کر دیتے اور جس حکم کو چاہیں قائم رکھتے ہیں) اسی جانب اشارہ ہے۔ اس زمان میں ام الکتاب ہے، اس میں تغیر اور تبدیلی کا گزر نہیں، مایبدل القول لذی امی ہے ہاں (وہ) بات (و عین ذکور کی نہیں بدی جاوے گی) اسی جانب اشارہ ہے۔ حق تعالیٰ اس زمان میں نہیں ہیں لیکن اس زمان پر مطلع ہیں اور اس زمان کو اس کی

زمان اللہ گویند از راه تخصیص و تشریف، چنان که بیت اللہ فنا فتہ اللہ  
 و روح اللہ وغیر آں، چوں نیک فہم کئی بدایی چنان کہ شک و شبہ را درد  
 مجال نہاند که حق تعالیٰ ازلی و ابدیت و دائم و باقی، و کلام اول قدیم  
 و ازلی و ابدیت، و سخن اویکیت که تعدد تپذیر و داز ازل بی  
 اول تا ابد بی آ خربال یک سخن مسکلم است بی اقطاع، و بدایی که جملہ  
 مکونات، بیک امر کن فیکون ایجاد کرده است و آن کن فیکون باز  
 و ابد محیط است چنان که یک طرفہ العین از دور نیست و از و بیرون نیست  
 و بدایی که حق تعالیٰ بیک قدرت نامتعدد قادر است برہمہ مقدورات  
 و بیک علم نامتعدد عالم است برہمہ معلومات، و بیک نظر نامتعدد ہمہ  
 منظورات را از ازل تا ابد بی بیند و بیک شناوری نامتعدد ہمہ مسمویات  
 رامی شنود و بیک ارادت نامتعدد ہمہ مرادات می خواهد و بدایی کر  
 اولیت او نہ از تقدم زمان است بل کہ تقدم زمان از اولیت است  
 و آخریت او نہ از تاخر زمان است بلکہ تاخر زمان از آخریت است  
 اولیت و آخریت دو صفت قدیم اوست و تناقض و تنافی را بصفات  
 او را نیست ہم از آں روی کہ او لست آخرست و ہم از آں روی کہ  
 آخرست او لست، درازل آخرست و زمان آخریت نا آمدہ در  
 ابد او لست و زمان اولیت ناگذشتہ۔

آری جانا آپنے گفتہ آمد از اسرار زمان و مکال قطرہ ایست از  
 دریائی بی کران او، بسی اسرار عزیز کہ ناگفتہ بماند و بسی در شاہوار

خصوصیت اور شرف کے سبب زمان اللہ کہتے ہیں جیسے کہ بیت اللہ، ناقۃ اللہ اور روح اللہ وغیرہ۔ جب تم غور کر دے گے تو سمجھ جاؤ گے اور اس میں شک و شبیکی کوئی گنجائش نہ رہے گی کہ حق تعالیٰ ازی و ابدی ہیں اور دائم و باقی ہیں۔ ان کا کلام بھی ازی و ابدی ہے اور ان کا کلام ایک ہے جو تعدد پذیر نہیں ہے۔ وہ ازل بے اول سے ابد بے آخر تک بغیر انقطاع اس ایک کلام کے ساتھ متكلّم ہیں اور تم یہ بھی جان جاؤ گے کہ حق تعالیٰ نے تمام کائنات اور اس میں موجود اشیاء کو ایک امر کن فیکون سے ایجاد کیا ہے اور وہ کن فیکون ازل دا بدر کو مجیط ہے، اس طرح کہ ایک جسم زدن کے لئے بھی اس سے دور نہیں ہے اور نہ اس سے باہر ہے اور نہیں یہ علم بھی حاصل ہوگا کہ حق تعالیٰ ایک نامتعدد قدرت کے ساتھ تمام مقدورات پر قادر ہیں۔ ایک نامتعدد علم کے ساتھ تمام معلومات کے عالم ہیں۔ ایک نامتعدد نظر سے ازل سے ابد تک تمام منظورات کو دیکھتے ہیں۔ ایک نامتعدد سماعت کے ساتھ تمام مسموعات کو سنتے ہیں اور ایک ارادہ نامتعدد سے تمام مرادات کو چاہتے ہیں۔ اور جانو گے کہ ان کی اولیت زمان کے تقدم سے نہیں ہے بلکہ زمان کا تاخر ان کی آخریت سے ہے ( درحقیقت اولیت اور آخریت حق تعالیٰ کی دو قدیم صفتیں ہیں اور ان کی صفات میں تناقض و تضاد کا گزرنہیں ہے اس اعتبار سے کہ وہ اول بے آخر بھی ہے اور اس اعتبار سے وہ آخر بے اول بھی ہے۔ ازل میں آخر ( مندرج ) ہے اور جوزمان آخریت ہے وہ دراصل ناامدہ حقیقت ہے اور ( اسی طرح ) ابد میں اول ( مندرج ) ہے اور اولیت کا زمان ( درحقیقت ) ناگزشتہ ہے۔

ہاں اے جان جو کچھ بیان کیا گیا ہے زمان و مکان کے بیکراں دریا کے اسرار سے ایک قدر ہے بہت سے گراں قدر اسرار ہیں جو بلے کہے رہ گئے ہیں اور بہت سے درشاہوار ہیں جو

که در قرار ای بحر ناسفت نه بماند، ببین تنگ حوصلگی و بی حاصلی تو  
نهای می دارم و در گفت آوردن نمی یارم، از آنکه فهم نکنی بیت:  
دارم سخن و یاد نمی یارم کرد

فریاد که فریاد نمی یارم کرد

اے جوانمرد می داں که ایں بیاں کر نوشته آمد کلید گنج معرفت  
که بدست توردادم بل که در خزانه اسرار بکرست که بر تو گشادم،  
سکر حق تعالی بگزار که اسراری که نهاراں هزار سال است تا در حجاب  
هزرت محجتب بود در روزگار تو بصرها افتاد و در های گرایان مایه کر  
اند هزار سال است تا در قعر بحر غیر است در بازار روزگار تو بگن یزید  
عرض فرستادند، برخواں و پیاں، و اگرنه باری نه بجود و از کارکفران  
ایں نعمت روا آمد، و آن کس که حمال بارا ایں امانت است و منبع  
سب اسرار و مطلع ایں انوار، اگر خاک یای او نباشی باری خاک  
جفا بر روی او می پاش، روندگان را نفس گریز نیست ولیکن از  
رُنجاننده چاره نیست که حمال بخی جز حمال اذی نه بیند، ایشان را  
رُنجاننده کم نباید، بگوش تا آن رُنجاننده تو نباشی چه هر که در راه  
رونده خاری نهاد را فدا کی آس رونده گرداشد رونده بتحمل  
می سوی علیین می رود و موزی را ببیب اذیت سوی سجین می کشد.  
ای جوانمرد اگر تو کمک ندانی شفuo ببیب تنگ حوصلگی علم تو  
بیو و چوں تو برآں از کارکنی

اس بھر کی گہرائی میں ہیں اور بغیر پروتے ہوتے رہ گئے ہیں انھیں تمہاری بے حوصلگی اور بے بفضلیتی کے سبب نہماں رکھتا ہوں اور اس وجہ سے کہ تم سمجھنے سکو گے، انھیں ظاہر کرنے کا یار نہیں پاتا۔ بیت ۴۔

اے دوست کہنے کو بہت کچھ ہے مگر کہ نہیں سکتا، اے دوست شکوہ اس کا ہے کر شکوہ سبھی نہیں کر سکتا۔

اے صاحب ہمت جان لو کہ یہ بیان جو صورت تحریر میں آیا ہے درحقیقت خزانۃ معرفت کی کلید ہے جو یہیں نے تمہارے سپرد کر دی ہے بلکہ خزانۃ اسرار کی دو شیریزہ ہے (راز نہماں ہے، جسے میں نے تم پر ظاہر کر دیا ہے حق تعالیٰ کا شکر ادا کر دکر جو راز ہزار ہزار سال سے اب تک پر دعہ عزت میں چھپا ہوا استھا، تمہارے زمانے میں عام ہو گیا، اور وہ گران مایہ موقی جو ہزار ہزار سال سے تحریر گئی تھی تھے تمہارے زمانے میں میرے داسطے سے بچھے گئے۔ (انھیں اچھی طرح پڑھوا اور سمجھو، اور اگر یہ نعمت بے جا فدا کلار اور کفران کے سبب تمہیں پسند نہیں، اور اس شخص پر جو اس امانت کے بار کا حامل، ان راز ہراتے سریبتد کا منبع اور ان اسرار کا مطلع ہے، اگر تم اس کی خاک پا نہ بن سکو تو فدرا اس کے چہرے پر خاکِ جفا نہ ڈالو، سالکین کے لئے تو مجالِ گریز نہیں بے مگر تو تکلیف پہنچانے والوں کا بھی کوئی علاج نہیں ہے کہ حاصلِ تجلی کے لئے مشاہدہ جمال ہی کافی کر ب انجیز ہے ایسے لوگوں کو تو تکلیف دینے والوں کی کمی نہیں کو شتش کر دکر تم اینداہ پہنچانے والے نہ بخو جو کوئی سالک کی را دیں کانٹے بچھاتا ہے اللہ تعالیٰ ایسے شخص کو سالک کافدیہ پر دیتے ہیں۔ سالک تو تکلیف پر صبر کرنے کے سبب علیتین کی جانب ہڑھتا ہے اور تو تکلیف پہنچانے والے کو تو تکلیف پہنچانے کے سبب جہنم کی طرف گھسیٹ لے جاتے ہیں۔

اے صاحب ہمت اگر تم ایسی بات سن جو تم نہیں جانتے اور جس کا سبب خود تمہار علم کی تنگ حوصلگی ہوتی ہے، جب تم ایسی بات کا انکار کرتے ہو اور کہتے ہو کہ حقیقت

و گوئی ایں خود نیست پس مجال علم ننگ گشت و بارگ هنر لنگ شد  
 گماں کمال بر خود مبر و خود را وقف کن و در طلب زیادتی قدمی می نہ  
 ددمی می زن : لتعلم کم خبایا فی الزوایا و پیوسته ایں خبر عزیز خود  
 میخواں که سید عالم صلی اللہ علیہ وسلم فرمود : ان من العلم کھیڑة  
 المکنون لا یعلمہ الا العلماء با اللہ فاذ انطقوا به لم ینكروا علیہم  
 الا اهل العزیز با اللہ ، یعنی در جملہ علمی کہ یا دمیاں آمدہ است علمی  
 ہست کہ از افہام عوام پر شیدہ است نتوانند در آں شروع کردن  
 الا دانا یاں بخدای تعالیٰ ، ای دوست اگر علم ہمیں است کہ از اساداں  
 گیرنڈ پس علم امیر المؤمنین علی کرم اللہ وجہہ کہ از خود چنیں خبر میدہد :  
 لو شئت لا و قرأت سبعیعی بعیداً من تفسیر فاختة الکتاب :  
 از که گرفت ؟ و آنکہ سهل عبد اللہ رحمہ اللہ میگوید : نکل آیہ من  
 القرآن سبعون الف فہم و مابقی من فہمہا اکثر ، از کہ تو ان گرفت یو  
 و آنچہ پار شاہ عالم جل جلالہ میفرماید : قُلْ تَوَکَّلْ بَعْدَ مَدَدْ اَنْكَلَمْ  
 دِرْبِیْنِ الْاَبْیَنِ ، برچہ علی تو ان کرد ؟ و اگر علم اینست ہمہ مدعاں علم  
 را درین شریک باید بود ، و آنچہ عبد اللہ عباس حی گوید :

ایسی نہیں تو (اس کا مطلب یہ ہے کہ) علم کا واترہ تنگ ہو گیا اور ہر کی رسائی میں لنگ آگیا۔ خود پر کمال کا گمان نہ کرو بلکہ خود کو کسب کمال کے لئے وقف کرو اور زیادہ طلب کے لئے قدم اٹھاؤ اور حوصل کرو، تم سمجھ لو کہ زاویوں میں پوشیدہ باتیں ہوتی ہیں۔ اور اس حدیث کو متواتر پڑھو کہ سید عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا۔ بے شک علم میں سے ایک علم ہے جو لوگوں کی سمجھ سے پوشیدہ ہے اسے علماء باللہ کے سوا کوئی نہیں جانتا پس جب وہ تم سے مخاطب ہوں تو ان پر نکر رکرو۔ آگاہ ہو جاؤ کہ اہل عزت اللہ کے ساتھ ہیں۔ اے دوست اگر علم ہی ہے جو استادوں سے حاصل کیا جاتا ہے تو امیر المؤمنین علی کرم اللہ وجہ نے یہ علم کس سے سیکھا جس کی بابت اپنے بارے میں خبر دیتے ہیں، ”اگر میں چاہتا تو بے شک سورہ فاتحہ کی تفسیر (اتق مفصل) تکھتنا کہ ستر ادنٹ پر لادی نہ جا سکتی۔ اور سہل عبد اللہ رحمۃ اللہ کہتے ہیں، ”قرآن کی ایک آیت کے ستر ہزار بلکہ اس سے بھی زیادہ مطالبہ ہیں اور پھر بھی اکثر مضمایں ناہمیدہ رہ جاتیں۔ انھوں نے یہ علم کس سے حاصل کیا اور پادشاہ عالم جل جلالہ جو ارشاد فرماتے ہیں۔ ”قل لوکان البحرمداد الکلامات رلی الایہ (آپ (ان سے) کہہ بیجئے کہ اگر میرے رب کی باتیں تکھنے کے لئے سند رکا پانی (روشنی) (کی جگہ) ہو تو میرے رب کی باتیں ختم ہونے سے پہلے سمند ختم ہو جاؤ (اور باتیں احاطے میں نہ آویں) اگرچہ اس سمندر کی مثل دوسرے سمندر (اس کی) بعد کے لئے ہم نے آویں (تو اس پر کس طرح عمل کیا جا سکتا ہے اور اگر علم ہی ہے تو تمام مدعیان علم کو اس میں شرکیک ہونا چاہئے اور عبد اللہ ابن عباس کہتے ہیں

لئے ابو محمد سہل بن عبد اللہ تتری ساکن مدینہ متوقی استاد۔ سرچشمہ تعلوں در ایران

بُوْنَ حَكْرَتْ مَا اعْلَمْ مِنْ تَفْسِيرْ هَذِهِ الْأَيْةِ لِرَجْمِ تَمْوِيْنٍ وَفِي  
رَوَايَةِ : لَعْلَمْتُمْ أَنَّهُ كَافِرٌ ، لِيُعْنِي قَوْلَهُ تَعَالَى : إِنَّ اللَّهَ الَّذِي خَلَقَ  
سَبْعَ سَمَوَاتٍ ، الْأَيْةَ چَرَا صَحَابَهُ وَتَابِعِينَ يَا أَوْشِرِيكَ بُشُودَنَدَ  
دَرَآَنْ ؟ وَآَنْ عَلَمْ عَزِيزَ وَآَنْ سَرْمَكْنَوْنَ وَمَخْرُونَ كَهْ اَزْغَايَتَ دَرَى  
وَغَمْوَضَ بَنْزَدَيكَ اَفْهَامَ صَحَابَهُ وَتَابِعِينَ كَفَرَ مِنْهُ دَرَازَكَهْ آَمَوْخَتَهَ ؟  
اَيِّ جَوَامِزْدَ اَنْصَافَ نَمِيدَهِي ، آَخْرَا سَرَارَ صَمَدِيتَ دَرَسَالِلَ سَلَمَ  
وَرَهِنَ وَشَفَعَهُ وَاجْهَارَتَ چَگُونَهُ مَحْصُورَكَشَتَ ؟ وَرَانِسَنَ آَنَ بَرَاهِلَ  
آَنَ اَزْچَهَ سَبَبَ رَوَانِيَتَ ؟ وَچَگُونَهُ مَقْصُورَشَدَ ؟ اَيِّ عَجَبَ عَلَمَ  
نَخُوبَيَكَ هَفْتَهَ بَتَوَالَ آَمَوْخَتَ نَخْيَانَ رَامِلَمَ مِيدَارِي ، اَطْبَارَ اَمْعَةَ  
مِيدَانَ بَلَكَهْ عَلَمَ كَفْشَكَرِي وَجَوَلَاهَيَ اَزْكَفْشَكَرِي وَجَوَلَاهَهَهَ مَسْلَمَ مِيدَارِي عَلَمَ  
رَاهَ خَدَائِي رَوَنَدَكَانَ گَرَمَ روَ رَاهَ گَامَ بَرَ آَرَزَوَ وَكَامَ نَوْلِشَ نَهِنَدَ  
وَدَرَ تَرِكَ تَمَتَعَ وَقَمَعَ عَوَارَضَ بَشَرِيَتَ كَوَشَنَدَ وَبَاقِصَيَ الْغَايَتَ بَرَسَنَدَ

اگر اس آیت کی تفسیر جو میں نے سمجھی ہے بیان کروں تو تم مجھے  
کو سنگسار کر دے گے اور دوسری روایت میں ہے تم مجھے کافر سمجھو گے یعنی اللہ تعالیٰ  
فرماتے ہیں "اللہ الذی خلق بیعت سلوت الایہ (اللہ ایسا ہے جس نے سات آسمان  
پیدا کئے اور ان ہی کی طرح زین بھی (اور) ان سب میں (اللہ تعالیٰ کے) احکام  
نازل ہوتے رہتے ہیں (اور یہ اس نے بتلایا گیا ہے) کہ تم کو معلوم ہو جاتے کہ  
اللہ تعالیٰ ہر شے پر قادر ہے اور اللہ ہر شے کو (اپنے) احاطہ علمی میں نہ ہو سے  
ہے) اس علم میں ان کے ساتھ صیاحہ اور تابعین کیوں شریک نہ تھے اور وہ علم  
عزیز وہ تھی اور پوشیدہ راز جو انتہائی دوری اور باریکی کی وجہ سے صیاحہ اور  
تابعین کی سمجھی میں کفر محسوس ہوتا تھا (عبد اللہ ابن عباس رضی اللہ عنہ نے کس سے  
سیکھا تھا)۔

اے جوان مرد تم الفاف نہیں کرتے کہ آخر سلم۔ رہن۔ شفعہ۔ اجارت  
کے مسائل میں صمدیت کے اسرار کو کس طرح محصور کیا جا سکتا ہے، اور اس  
شخص پر ان اسرار کا جاننا جو اس کا اہل ہے کس وجہ سے روانہ نہیں۔ عجیب بات  
ہے کہ علم خوجو ایک سنتے میں حاصل کیا جا سکتا ہے تم سخیوں کو متنہ قرار دیتے  
ہو، اپنیا کو معتبر جانتے ہو بلکہ جوتے بنانے اور کپڑے بننے کا علم کشف گر اور  
جولا ہے سے مخصوص کرتے ہو، راہ خدا کے گرم رو سائکین جو اپنی خواہش اور مقصد  
سے بے نیاز ہو چکے ہیں۔ جو دنیادی فائدے اور لبھنی عوارض کے عیب ترک کرتے  
کی کوشش میں ہیں جو زمان و مکان میں ہر چیز کی انتہائیک رسائی حاصل کرتے ہیں۔

لہ یقہت پہنچے ادا کرنا۔ لہ گرد رکھنا۔ لہ ہمسایہ کی ملک خریدنا۔  
لہ مزدوری پر دینا۔

و در طلب قرب حضرت عزت روزگار جوانی و کامرانی در بازند تا  
در رطایف قبول و اقبال حضرت عزت پروردگار شوند و عبارت از  
روزگار ایشان این سزد بیت :

بسته از حب و جهد و عشق و طلب

بگریبان روز دامن شب

چرا مسلم نداری ؟ حق بسیار و تعالیٰ نمیگن نرا راه روشن گرامت  
کناد و اعتقاد پاک ہمہ را از خطأ و خطر و خلل و زل محروس و محفوظ  
و مصون دارد ، اند قریب مجیب ، وصل اللہ علیٰ محمد و علیٰ آلہ واصحابہ ۔

اور حضرت عزت کے قرب ک طلب میں جوانی اور کامرانی کا زمانہ ٹھادیتے ہیں تاکہ  
حضرت عزت کی قبولیت اور اقبال کی ہمہ بائیوں میں پر درش پائیں جن کی حالت  
پر یہ عبارت صادق آتی ہو۔ بیت:-

عشق و طلب (الہی)، کی جد دجدہ میں وہ ایسے کمرستہ ہیں کہ ان کے دن کا  
گریبان رات کے دامن سے بندھا ہوا ہے مراد یہ کہ شب و روز اسی لگن میں ہیں  
ان حضرات کے علم کو کیوں مسلک نہیں سمجھتے۔ حق بجا نہ تعالیٰ سہم سب  
کو ان ہی کی طرح راہِ روشن اور اعتقاد پاک عطا فرمائیں، اور  
سب کو خطرا و خطر، خرابی اور پستی سے محفوظ اور مصون رکھیں  
یہ شک و ہی قریب ہیں اور قبول کرنے والے ہیں۔ وصلی اللہ علی محمد و علی آلہ و آله و حبیب

# تاختیص غاییۃ الامکان

از حضرت سلطان المشائخ محبوب الی حمۃ اللہ علیہ  
(متوفی ۲۵ھـ)

اقتباس از سیر الادیار مصنفہ سید محمد بن مبارک علوی کرمانی  
المعروف به میر خور دکرمانی، المتوفی ۲۵ھـ (ص ۵۸۲ تا ۵۸۳)  
حضرت سلطان المشائخ می فرمود قدس اللہ سترہ العزیز مهر روزے بعضی بقعہ از بعضی  
نکتہ در بیان فضیلت مکان بر مکان و زمان بر زمان و حقیقت زمان و مکان  
بر زمان حال باز پرسیدند که امر روز بر توز اکرے دیا ہیچ عزم ناکے گذشتہ  
اگر گوید گذشتہ، آں بقعہ کبر و گذشتہ باشد شرف کند برآں بقعہ کبر و نگذشتہ  
باشد. و مناسب ایں معنی ایں بیت بخط حضرت سلطان المشائخ بن شاہ

دیده ام

آسمان سر بر نہ پیش زمینے که بر و  
یک دو کس بہر خدا یک نفسے بن شیند  
هم چنیں زمان از زمان دیگر اخصاص کند. چنان که روزِ عید ک  
از جمله روزها مخصوص است بسیار و عام را. هم چنیں مکانے هم باشد که  
در رواحته تو ایافت که در مکان دیگر نباشد. فاما در ویش چنان باشد که  
از زمان و مکان بیرون آمده باشد، نہ از ہیچ شادی شاد مال گردد.

نہ از یہچ غمے غلکیں گردد، و آں کے باشد کہ از ملکِ دنیا گزشہ باشد  
و می فرمود، درآپنے حضرت شیخ نیو خ العالم شہاب الدین سہروردی قدس سرہ  
در حجازی رفت، در تھے درختے فرد آمد و سر برہنہ کرد، پر سیدند کے  
حکمت چھیت، فرمود کہ بزرگے در تھے ایں درخت نشستہ بود،  
نظر او درخت افتاد، سر برہنہ کردہ نشستہ، و گفت شاید از نظر آں  
بزرگ مرافقیب باشد عرض می دارڈ کا تبر حروف روزے جملہ یاران حضرت  
سلطان المشائخ قدس اللہ سرہ العزیز در شہر پر دعوت رفتند، چون باز  
گشتہ میاں یا غ ساععتے زیر درخت سایہ دار بنشتند، در اشنا کے  
آں ایشان را ذوق پیدا شد، در سماں و رقص شدند، بیٹھ و فرحتے حمل  
گشت، ہمچنان بخدمت حضرت سلطان المشائخ رسیدند و ایں معنی عرض  
داشتند، فرمود کہ وقتے صاحب دلے در سایہ آں درخت نشستہ باشد، ایں یہ  
تا ایش آنست و مناسب ایں یہی است کہ بزریان گہریار حضرت  
سلطان المشائخ گزشہ است ایں است

و نجتی کل ارض سرکو نہا  
کانہم فی بقاع الارض امطار

یعنی دمیوہ می دہد ہر زمینے پوشیدگی بودن آں زمیں گویا کہ  
ایشان در مکان ہائے زمین باراں ہائیتند یعنی در ایشان، و بخط مبارک حضرت  
سلطان المشائخ قدس اللہ سرہ العزیز، دیدہ ام، الحمد للہ العزیز  
للات لملکا نہ ولا حییں لزمانہ، جمیع ثنا و صفت و حمد ثابت است  
مراللہ اک نیست اللہ را مکانے وزملنے، قال اللہ تعالیٰ و اذ اسالك  
عبادی یعنی فانی قریب و نحن اقرب الیہ من جبل اور یہ و نحن اقرب الیہ نکم

ولکن لا تبصرون - یعنی گفتہ است اللہ تعالیٰ وقتیکہ سوال کنند ترا اے  
 محض ، بندہ ہائے من از جلے بودن من ، پس بدستی کر من نزدیک ترم باشان  
 و من نزدیک ترم بسوئے آں بندہ ، از شه رگ آں بندہ ، و من نزدیک  
 ترم لبوئے آں بندہ از شمایاں ولیکن نہیں بینید شما - ہرچہ وہم بدل رہا  
 و عقل آں را صورت کند و خیال آں را بگیرد و فہم آں را دریابد - ذات  
 و صفات او ازان منزہ است - و با ایں ہمہ از رگ جان تو نزدیک ترم  
 است وا او از بینیائی و دانائی چشم تو بتو نزدیک ترم ، و از شنوائی گوش تو  
 بتو نزدیک ترا ز گویا نی و دانائی الی آخرہ - و قریب حقیقی قریب حق  
 تعالیٰ است ، زیرا چہ قرب صفت او است و صفت او جز حقیقت  
 نباشد - قرب حقیقی آں باشد کہ یعنی حال در و بعد نباشد - قال اللہ تعالیٰ  
 و هو معلمکم ای کما کنتم و نحن اقرب الیه من حیل الورید  
 ما یکون من میخوی شلثہ ای معلوم یعنی حق تعالیٰ باشماست مہرجا  
 کہ باشید شما و من نزدیک ترم بسوئے آں بندہ از شه رگ - نیست  
 از صاحب راز مگر حق تعالیٰ است - ظاہر آنست کہ حق تعالیٰ با ہم دراں  
 موجودات موجود است ، اما معیت او نہ چوں معیت اجسام است  
 بے اجسام و نہ معیت او چوں معیت جوہراست با جوہر ، و نہ چوں  
 معیت عرض است با عرض معیت روح با جسم معیت حق است  
 با کل کائنات نہ خابیح قالب است و نہ داخل ، و نہ متصل ، و نہ منفضا  
 عوارض بے اجسام جائے نیست و با ایں ہمہ یعنی ذرہ قالب ازو خالی  
 نیست من عرف نفسہ سہیں معنی دارد - قالب در مکان او در مکان  
 کر لایق است - فاما اخبار قال علیہ السلام ، قال اللہ تعالیٰ و عز و جل

جلالی و وحدانیتی و حاجت خلقی الی و علم عرشی دار تفاصیع مکانی این استی  
 من عبده و امی ایشیان فی الاسلام کم اند بهم - و علی وثیقان از  
 رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم روایت کردند - قال موسیٰ علیہ السلام یا  
 رب اقرب انت فاناجیک ام بعید فاناریک فانی احسن حسن صونک  
 ولا اریک این انت ف تعالیٰ تبارک و تعالیٰ خلفک و امامک و  
 عن یکینک و عن شماک انا جلیس عبده جیں یذکر و انا معمه اذا  
 دعائی - مکان برسه قسم است - اول مکان جسمانیات ، و دوم مکان  
 روحانیات سیوم مکان اللہ تعالیٰ - اول برسه قسم است ایں است .  
 مقام جسمانیات کیثیف زمین است و مراحمت مرضنا یقنت در و ظاهر  
 است تایکے فراز نشود و دیگرے پیشتر نشود و بجلے او نہ نشیند -  
 قرب و بعد در و معلوم ، ایں نزدیک است و اور دور - درین مکان از  
 جلے بجائے شدن ممکن نبود الاب تلقیہ - دوم مکان جسمانیات لطیف .  
 مکان باد است - درین ہم مراحمت است - دلیل آں کر ، بادے کر  
 درخانہ است تا آنکہ از منفذے بیرون نشود ، بادے دیگر نتواند آمد .  
 اگر درخانہ است فہم نشود انبار آں - ہرچہ در آں مکان بہا ہے تو اں  
 رفت ، درین مکان یہ ساعتے - آواز ہا ہم چنیں فرض کند - امام مکان  
 جسمانیات لطف ، مکان انوار صورے است - آفتاب و ماتھا ب -  
 حال پیشتر و مغرب نہند ، درین حال نور پیشتر برسد اما چوں بنیان  
 بوئے جز تک پیشتر نہ رسیدے کر نور مکان ریگر ندارد و جز مکان باد  
 درخانہ بروج بی آں کر بیرون رو در نور شمع از خانہ - پس معلوم شد کہ نور  
 را درخانہ مکان نے است لطیف تراز مکان باد دیگر بدان کہ حقیقت

آتش حرارت و خاصیت آں احتراق داشتہ۔ آب صندائلہ و اجتماع صندین محل۔ پس بدال کے دریں مکان در آب گرم آتش ہبت پس آتش را مکانے است در آں غیر مکان آب والا اجتماع صندین یا پھر چوں آں دانستی، بدال کے دریں مکان مزاحمت و مضايقہ نیست۔ دلیل آں کے اگر شمعے را درخانہ در آری، نورا و در ہمہ دیوار خانہ برسد۔ دا گرچند شمع دیگر در آری، نورا و ہمہ در یک مکان جمع نشود بلے آں کے نور شمع اول بیرون رود۔ قسم دوم مکان روحانیات ہر چند ایشان مکان شان لطیف تر۔ روحانیات سہ قسم اند۔ روحانیات ادنی اچنان کہ ملائکہ زمین و دوڑخ و دریا ہاؤ کوہ ہا۔ روحانیات او سطح چنان کہ ملائکہ آسمان ہا دریں ہر دو روحانیات سر انگستہ از مکان خود پیشتر نشوند، و ما منا الالہ مقام معلوم، یعنی دنیست از ما یتیح یکے ملک کے او را جلے است معین۔ اما روحانیات اعلیٰ کہ مقربان حضرت اند والیشان را را لطائف بلے حداست۔ اگر خواہند برملاں کے ادنی ابگز رند کس ایشان را نہ بیند از غایت لطافت از دیوار ہم چنان در آیند کہ از درود رنگ صخرہ در روند۔ و در اہلیت ایشان نوعے است از بعد والیشان راحاب است۔ اما روح انسانی از ہمہ لطیف تر است حاجت نیست۔ زیرا کہ متسل خابح است نہ داخل و نہ ساکن است و نہ متحرک۔ در لحظہ از عرش تاثری بر سد و آں کے اگر روح بے مبالغت بدولت ریاضت قوت گیر دلواند کے قابل کثیف را بگزارد۔ و جسمانیات لطیف رساند کہ یک ساعت دو ملہے راہ برود۔ و اگر قوت ش پیشتر باشد یہ مکان جسمانیات الطف بر سد۔ و انو اگر در آب رو دتر نشود زیرا کہ او در مکان آتش

می رود، آنجا آب نیست، و بیک نفس او په مشرق و مغرب برود و دلے  
میوز از آبگینه جسمانیات نگر شته. و اگر مکان روحانیات بر سر در آتش  
نوزد، زیرا چه در مکان روحانیات آتش نیست و آل که دوزخ نزد  
ای معنی است همچنان اندلیشه تومیان آتش برود و برو آید.

لقد اسمعت او نادیت حیا  
ولکن لا حیاۃ لمن انا دی  
بنار لو نفحت لہا اضاعت  
ولکن کنت ینفح فی الرماد

زمان بر سر نوع است. زمان جسمانیات و زمان روحانیات و  
زمان حق تعالی. اول برو قسم است زمان جسمانیات که از حرکات افلاک  
خیزد. چنانچه دی دامروز و فردا، درین زمان ماضی و حال و مستقبل است  
در زمان مفهای نخنی باشد و اجتماع هر سه محال. درم جسمانیات لطیف  
و ای زمان بزمان آنچه کار جسمانیات کشیف است به سهار سال ایشان  
را بیک نفس باشد و درین زمان مفهای قیمت نیست. و ماضی آن جز ازل نیست  
و مستقبل ایں جزا بدنه. درین سهار سال گز شته با سهار سال آینده  
برابر است چنان که شب و روز. فرمود رایت یونس بطن الحوت چند سهار  
سال بود فرمود رایت عبد الرحمن ید خل الجنته و این بعد سهار سال خواهد  
بود. په زملئ رسیده بود که سهار سال آینده یک حالت او بود. بدین ر  
روح انسانی را سهار قابل بیان نہما نیات کنند تاریزے چند آن کار  
توان کرد و یکر بسای خضرگیا ہے را از باع بکند. ای معنی بود. گفت  
یک شب مارا از ما بستند و جمله اور ادبر ما برفت، چوں باز آمدیم

ہنوز موئے روئے ما از آب وضو تر بود و از یاران ما کے نیست که  
 بیک نفس صدبار فراتر حرف ایس آیت برخواند سیکے اصحاب جنید در جبله  
 در رفت، درے پیدا شد ازاں طرف شدہ بہ منہستان رفت، آنجا  
 زن کرد و فرزند اس زاد و سالہا پماندہ پس خود در آب در آمدہ چوں  
 سر برآ ورد، جامہ خود را دید کنارہ نہاده۔

## اقتباس

از فصل الخطاب لوصل اصحاب الفارقین بين الخطأ والصواب.

تصنيف حواجه محمد پارسا متوفى ۸۴۵ھ

نسخه خطی خانقاہ سراجیہ گنڈیار ضلع میانوالی پاکستان

من کلام بعض العرفاء ایضاً رسم فی تحقیق مکان دال زمان

فی معرفتة المکان

بدان که یک قسم مکان جسمانیات است و یک قسم مکان روحانیات .  
و جسمانیات یا کثیف است یا لطیف یا الطف . مکان جسمانیات کثیف ،  
زمین است و مزاحمت و مضايقت او ظاهر است . تا یکیه فراز نشود دیگریه  
بچاله ا و نتواند شست . و بعد و قرب در و معلوم است نیشاپور مثلاً نزد یک تر  
است و بعد از دور تر . درین مکان از جایه بجائے شدن ، نیقل اقدام  
و قطع مسافت بود . اما مکان جسمانیات لطیف مکان باد است . درین مکان  
نیز مزاحمت است . یا بادیه که در خانه باشد از منفذے بیرون نشود یا بادیه  
دیگر در از نتواند آمد . لیکن هر مسافت که به مدت در از در مکان جسمانی است .  
کثیف تواند رفت به مدت که کوتاه در مکان جسمانیات لطیف تواند رفت .  
مرغ چوں درین مکان می پر دب سلعته چندان رود که به مدت در از  
بر زمین نتواند رفت و ایں مکان جسمانیات لطیف را یهم بعد مسافت سهیت

چنان که اگر در مکان باد خواهند تا میرغ از مشرق به مغرب رود مدتی باید  
 که امما مکان جسمانیات الطفت، مکان انوار صورتی است، چون نور آفتاب  
 و ماءهتاب و ستارگان و آتش دانند آن - و هرچه در مکان جسمانیات لطیف  
 دور است در مکان جسمانیات الطفت نزدیک است - و بر هاں هی نست  
 که چون آفتاب سر از مشرق بر زند هم در حال نور او به مغرب رسید بے درنگ -  
 و نور آتش وغیره ایں همیں حکم دارد تا بد انجا که منقطع شود - بر هاں دیگر بری  
 آنست که چون شمع در خانه بری که پُر باد است، فور شمع در خانه منتشر  
 شود بے آنکه باد را بیرون باید شد - پس بد انتیم که نور را در میان باد مکان  
 دیگر است، لطیف تر از مکان باد که هرگز باد در این مکان نتواند رفت  
 به سبب کثافت و نه نیز نور در مکان باد تواند رفت به سبب لطافت،  
 بر تقدیر خلو مکان باد - ولیکن از غایت قرب ایں در مکان بیک دیگر  
 از یک دیگر تمیز نتوان کرد - و باز شناختن ایں جزو بے بر این عقلی و مکاشفات  
 قلبی و مشاهدات سری و معانیات روحی صورت اند بند و مثال دیگر  
 په فهم نزدیک تر آنست که بگوییم آتش ضد آب است به طبیعت و جمع  
 شدن آب و آتش در یک مکان جماعت ضدین است - و این جماعت  
 واقع نیست - چون این دانستی که در آب سوزان آتش موجود است و  
 آن آتش است که دست می سوزد نه آب - آتش را در میان آب  
 مکان نه دیگر است جزو مکان آب - و در مکان آب آتش نیست و  
 در مکان آتش آب نیست از هر آنکه آب و آتش در یک مکان جمیع  
 نشوند تا جماعت ضدین لازم نیامد - اما این در مکان به یک دیگر لغایت  
 نزدیک است - یعنی جزوی از آب سوزان نیست که توان گفت که ایں

آب دست بیه آتش، یا این آتش است بیه آب - از غایت قرب این دو مکان بیک دیگر تمیز نتوان کرد - و نه متصل توان گفت و نه منفصل - و چون ایں مکان جسمانیات اطف معلوم کردی بدان که درین مکان مرضایقت و مزاحمت نیست بخلاف مکان جسمانیات کثیف و رطیف چنان که گذشت و برہان این است که اگر یک شمع درخانه داری نور آل شمع به همه زوایای خانه و هر لئے خانه برسد و اگر صد شمع دیگر داری اوار بکه در یک مکان جمع شود بیه آنکه شمع اول را بیرون باید برد - و بدان که ایں مکان را نیز بعد است و مسافت، از بر لئے آن که نور آفتاب از حجب کثیف در نتواند گزشت - و چون بعد مضرط شود منقطع گردد - اما امکنه روحانیات، انواع آن بسیار است هر چند روح لطیف تر مکان او لطیف تر - و حاصل او به چهار نوع باز گردد - اول ملائکه که موکل اند بریں زمین وزمین های دیگر که فرود زمین است و فرشتگان که بر دیا ها و کوه ها و صحراء موکل انداز بہر ترتیب و انتظام عالم سفلی - و روش ایشان در صورت آسمان اول بیش نیست از انجا البتہ در نگز نهند اگرچه قدرت گزشن دارند. ولیکن از راه ترتیب ایشان را بداشته اند - هر گز یک سر ایشان بیرون نشوند - و ما من ایالله مقام معلوم - و درجات و مقامات ایشان تفاصیل بسیار است - ولیکن به را در درجه اول شمرده شده تا خن دراز نشود - درجه دوم ملائکه آسمانها اند و اهل هر آسمانی بر همای باشند و هم چنین حمل عرش و حافین جو عرش که فرود عرش اند و تفاصیل مقامات ایشان را نیز نهایت نیست - و امار روحانیات اعلی که در درجه سیم اند مقریان حضرت رسول بیت است - و از راه تفاوت هفت در ایشان

ایشان رایز نهایت نیست و مقاماتِ ایشان در عوالم غیبی است و ایشان قوی لطیف اند و لطافتِ ایشان تا بحمدی است که اگر خواهند که خوشیت را از مکان ملائکه که فزود ایشانند باز پوشنده که هیچگونه ایشان را نتوانند دیدند از فرط لطافت در آینه از دیوار چنان که از در - و امکنه ایشان هم نوع است از بعد - از بہر آن که ایشان را به حرکت حاجت است - اگرچه بیک چشم زدن به مقصد رسد - اما حاجت به حرکت منافی کمال ایشان است روجه چهارم درجه ارواح است - و درجات ارواح هم متفاوت است حسب آنفروت ارواح در لطافت روح انسانی راست و این روح به غایت لطیف است - و یعنی مخلوق به لطافت بدرجہ او نہ رسد و یعنی ذرہ از عرش تا سرالشی ازو دور نیست و او را به حرکت یعنی حاجت نیست هر کجا بجئی بیایی - و اونه متصل است و نه منفصل ، و نه داخل و نه خارج ، و نه متحرک ، و نه ساکن - و این همه یہ برا ہیں عقلی معلوم است و برا ہیں عقلی کسے را بکار آید که مکاشفات قلبی ، و مشاہدات سری - و معانیات روحی ندارد - چون آفتاب معرفت طالع گشت پر چراغ عقل حاجت نیفتند - روح انسانی چون یہ کمال رسد ، قالب را به مکان روانیا کشد - در آتش شوند و نسوزند - و در دوزخ در آینه از بہر آتی و عده و ان منکم الا داردها و بیرون آیند - و از دیوار در آینه چنان که از در و خود را از چشم سرکس خواهند بپوشند - و این همه ممکن است و هست و خواهد بدرز - اما ممکن نیست و صورت نه بندد - و روانیا شد که حق بیجانه تعالیٰ در چیزی از این امکنه جسمانیات و امکنه روحانیات که یادگردیم فزود آید یا بدان پیوند دیا برابر آن باشد - یعنی مخلوقے په علوم مکانیت او در درجه -

قدیمت او جل جلاد علامه سد - ہو بحانه مقدس عن کل مالایلیق بجلاله من  
النقایص الحکونیه مطلقاً و من جمیع ما بعد کما بالغیره الی غیره من المروجات  
مجروحة كانت او غیره مجردة و ہو بحانه تعالی و کمالاته الذاتیت اعلیٰ کل  
کمال یدرک عقل او فهم او خیال - ذات مقدس بی چونش از نیست  
زمان و مکان بری و متعال است و صفات پاکش از شائیه تشبیه و  
تمثیل عاری و خالی است -

ذات او نزد عارف و عالم  
برتر از ما و یکی از هنر و لم  
پاک از اشها که غافل اگفتند  
پاک تر از اینچه عاقلاً گفتند

وآل چه در حدیت وارد است بروایت انس بن میر، یقول اللہ تعالی و عز و جل  
و جلی و وحدانیتی و فاقہ خلقی این و استوانی علی العرش و ارتفاع مکانی این  
استحی من عبدي و امتي یشیاب فی الاسلام ان اعذ بہما و آن چه در حدیث  
دیگر وارد است من قول صلی اللہ علیہ وسلم یقول اللہ تعالی و عظمتی و  
جلالی و ارتفاع مکانی لا یدخل الجنة احد و قلبه منظرلم وغیرآل احادیث  
که عبارت ارتفاع مکانی در آنجا آمده است آن مکانی بی مکانیست  
و آن ارتفاع اشارت است بعلو زانی و رفت مکانت و تقدیس ذات  
اشارة به آن رفت است قال اللہ تعالی رفع الدرجات ذرا العرش  
الآتیه - مثال معیت روح با جسد مثال معیت حق است بحانه با هم  
کائنات - من عرف نفسه فقد عرف رتبه - بروح از اعراض و اجسام چون  
دخول و خروج و اتصال و الفصال وغیرآل جائز نیست فیکیف بروح

سبحان - و فی کلام بعض العرقا ایضا رحمہم اللہ - قالب آدمی مرکب است  
 از چهار عنصر متفاوت خاک و پا در و آب و آتش - و ایں سه چهار در قالب  
 بحقیقت جمع اند - مکان خاک در قالب ظاهر است و عیان - و در خاک  
 آب را مکان دیگر است لطیف و لائق رطافت آب - و درین آب باد  
 را مکان دیگر است لطیف تر از مکان آب - و درین باد آتش را مکان  
 دیگر است لطیف تر از مکان باد - و در جا همه ذرها در قالب بحقیقت موجود  
 است بی حلول - در مکان حلول و انتقال از عوارض اجسام است و  
 یعنی چیز از عوارض اجسام بر روح جائز نیست - پس همچنین می دان که ذات  
 مقدس رب العالمین جل ذکرہ ولا اله غیر ک با همه ذرها آفرینش بحقیقت  
 موجود است بی حلول و اتصال و انفصال و بی ممایت و بمحاذات  
 با همه لیے از همه دور و بهمه نزدیک نه متصل و دور نه منفصل - زیست  
 نزدیکی و دوری - زیست حاضری و غایبی بندہ - زیست جمال با کمال و  
 تابعیت بندہ - زیست ناگزاران در میان دل و جان زیست حاصل دل و دل  
 از و بی حاصل - در حدیث الی است - لم یعنی ارضی ولا سماوی و سیعی قلب  
 عبد المؤمن انا جلیس من ذکری و انا ممکن اذاد عانی - و عن ابو ہریرہ <sup>رض</sup> آنہ  
 قال قال ابنی صلی اللہ علیہ وسلم لیقول اللہ عز وجل انا مع عبدی ما ذکری  
 و تحریکت بی شفتاه اخر جهی الشرح السنۃ باسناده عن الاذراعی باسناده  
 عن ابی ہریرہ الحدیث و فی کلام بعض العرقا ایضا رحمہم اللہ فی قول سبحان  
 علی العرش استوی . بادشاہی صورت راحرم خاص پاشد و بارگاہ عام ک نواخته  
 را خلعت آنجا بخشد و مجریان راسیا است آنجا کنند و ترتیب نظام مملکت  
 درین بارگاہ عام بود - و در حرم بادشاہی جز خاصان را بار نبود عرش مجده

بارگاه عام است مریاد شاه بادشاہ را جل ذکرہ و لفظ استوی اشارت است به دوام ظهور بی احتجاب - آفتاب هماره طالع است در نیم روز دغیر نیم روز ولیکن و محتاجان بہرہ از نور او در وقت استوار نوامیر بکریزند - استوار امثال بیش ازین نتوان گفت ولیه المثل الاعلی و در این ایس جز ذوق و مشاهده نیست - و در حرم خاص جن آندهیا و او لیارا بار نیست - حلۀ حقیقت آنچا پوشانید - بادشاہ عالم جل ذکرہ غیور است اسرار صمدیت باینچ جاحد و معاند در میان نهند - و چون بادشاہ عالم تعالی و تعظیم به بندۀ خیرے خواهد او را بخود آشنا و تقرب خودش بینا گرداند - و نهایک مالاعین رات ولاذن سمعت ولا خطر علی قلب بشر واللہ سبحانة الموفق - فی کلام بعض کبر العارفین حمّم اللہ ما تم الارسم فما تم الاجسم ولکن الاجسام مختلف النظم فنهایا الارواح اللطائف و منها الا شیاخ الکثائف ومن لا یقل مکان لا یقیده زمان چیل اساس امر کله علی الایمان والتفوی حقیقتی تبیین لک الامر دایک ان یتندع فان اشیه ما نظر الابصرا البراهین در فی کلام بعض العرفاء اینما حمّم اللہ فی معرفتہ الزمان و معرفت معنی قوله سبحانة انما امره اذا اراد شيئا ان یقول کن فیکون الایمیتہ - زمان نیز زمان جسمانیات است یا زمان روحانیات - نوع اول که زمان جسمانیات است دو مرتبہ وارد - اول زمان جسمانیات کثیف است و ای زمان از حرکات افلاک خیزد - چنان که پار و سال و دهی و امروزه و فردا و دهی و کوتاهی ای زمان روشن است - سال دراز است و ماه کوتاه په نسبت پار سال - و درین زمان ماضی و حال و استقبال بود - درین زمان مرضیاقيت و مراحمت باشد - مادی نه رفت

امر در زیان مدوّتاً امر در ز نه رد و فردانیا بد و مرتبه دوم زمان جسمانیات لطیف  
 است و آن زمان جنیان است. و هرچه در زمان جسمانیات کثیف دراز  
 است درین زمان گوتاہ است. و هر که درین زمان کارکند بر ذرے چندان  
 کارکند که بہرای یا سالی در زمان جسمانیات کثیف نتوان کرد. چنان که شنود  
 از سرعت کار جن رشیا طین و نیز فرزندان جنیان بسیار است و گوتاہ آن  
 دراز - و ایں زمان رانیز ماضی و حال استقبال است. وی و فردان  
 ایشان پار و امسال آدمیان است - و ایں معنی پ طریق قریب است نه  
 به طریق تجدید و برین صحبت نتوان آورد - آن ارباب بصائر را درین شکه  
 نه باشد - و امانواع دوم زمان روحانیات وارواح است - و ایں  
 رانیز اقسام بسیار است. هرچه در زمان جنیان دراز است و بسیار، در  
 زمان ملائکه گوتاہ است و اندگ. هزار سال درین زمان یک نفس باشد  
 و هر که درین زمان کارکند هزار سال کار بیک نفس کند - و درین زمان میقت  
 و مراجعت نمیست. هزار سال گذشته با هزار سال آنده درین زمان جمع  
 نتواند شد - و ایں زمان به از ل وابد محیط نمیست و نتواند بود، از هر آن که  
 این زمان متناہی است و متناہی به نه متناہی محیط نه شود - و ایں زمان  
 ملائک است و برین اقتصار آفتاد، تاترا نمودار بود - و بدایی که  
 جناب مقدس جبل ذکر که وجوب وجود او از سمت بدایت منفعت  
 نهایت منزه است - و ذات بے چون است از نسبت زمان و مکان  
 متعالی است که مضيق زمان که از دو ران افلک خیزد - نجبر دنده و  
 مقدس است سید عالم سلی اللہ علی آن واصحابه و سلم در شب معراج  
 از تنگ نای زمان و مکان بیرون شد - و از مضيق از ل وابد که مفهوم

خُلُقِ است بر تر آمد، عبد الرحمن بن عوف را رضی اللہ عنہ دید و با او سخن گفت و در حال رفتگی او در بہشت حقیقی نہ مجازی در حالتے کر ایں جالت از راه صورت بعد از پنجاہ هزار تواند بود در قصہ مراج فرمودی۔ ایں عبد الرحمن بن عوف یدخل الجنة جبوا پس فرمودا درا گفت چرا دیر آمدی۔ گفت یا رسول اللہ آں سختی ہاکر بروئے من آمد کو دکان را پس رگردا نہ ازاں سختی ہاچناں پند اشتم کہ پیش تراہ بگزند بینیم الحدیث۔ حق بجا نہ بے یک قدرت برہمہ مقدورات نامتناہی قادر است بہ نسبت قدرت او بجا نہ ازال وابد کم از طرفتہ العین بہما یہد میزنه است از ماضی و مستقبل و گذشتی و آمدن و تعدد و تحدید ایں چاشنی عالم قدم است۔ اہل بدعت چوں از اسرار انوار الہی محبوب مانند منکر قدم قرآن شدند و گفتند۔ و انگاہ موسیٰ علیہ السلام نبود کوہ طور نبود خداوند عز و جل با او چوں می فرمود کر فاخل علیک انک بالواد المقدس طوی۔ اگر از مفیق زماں ہج گز شتہ بودندے و از تینگانے عالم صورت بیک نفس یا زرستہ بودندے و بہ از منزرو و حانیات ہرگز ایشان را سفرے و گزرے شبہ و خیالے بے ایں کسے کہ راہ ایمان بر ایشان نزدے۔ و بیان کہ اگر روح انسانی قوت گیرد و بہ انواع تدفین و ترکیہ در متابعت صاحب تزلیعیت صلوات اللہ وسلامہ علیہ موسوی شور تواند کہ بزددی قالب کثیف را بے زمان جسمانیات اطیف کشد و بر وزے چندال کارکند کہ دیگرے بسالے نتواند۔ در تنسیہ حضرت صلواۃ اللہ وسلامہ علی تینیا مقول است کہ در اس صورت بند کی دریک روز آں پارہ کوہ را بر کنند و نک اور از مین راست و سہوار رگردا نید و خاک آن

را بجا نے دیگر برد. ایں قصہ درا و آخر نوادرالا صول بطور اہما منقول است و  
 از شیخ ابوالحسن خرقانی قدس اللہ منقول است کہ فرمود یک شب ما از  
 ماستاندند جملہ اور ادیما بر ما بر فت و چون ما طبا ما زداوند، روے ما از  
 آب و ضو منہوز تر بود و صاحب ایں مقالات و حالات میگوید کہ از  
 یا ران ما کسے مہت کر در کم از یک ساعت صد بار ہمہ قرآن را ختم کر ده  
 است. حرف حرف و آیتہ آیتے خواندہ و ایں حالت اور انتادہ۔ و  
 اگر روح بکمال بر سد تواند کہ قابل را بہ زمان روحانیاں کشد و  
 در یک ساعت کا صد سالہ بکند. و تقدیم مزار عالم سید عالم صلی اللہ علیہ وسلم  
 درین مقام بود که در یک ساعت از تفاصیل ملکت یکان یکاں بروے عرض فرمودند  
 و نو دسرا کلمہ از حق شنود و چون باز آمد لبتر منہوز گرم بود منقول است کہ یکے از  
 اصحاب حبیب قدس اللہ روحہ بے عنارہ و جلہ رفت تا غسل کند. و جامہ سبیوں کر دو  
 در میان آب شد و ہم در دم بہ ہندوستان رفت و آن جاماتاہل شد و فرزند  
 در وجود آمد و سالہا بسیار آنچا بماند لپس دیگر بار خود را در میان آب دید  
 در جملہ و جامہ خود ہم آنچا کہ نہادہ بود یافت و پوشید و خانقاہ رفت و  
 اصحاب را دید کہ ہماں نماز را وضوی کر دند. و چون روندہ بایں مقام  
 رسد در یک سالہ طاعت تواند کرد. و ازین چاہرگان طریقیت  
 قدس اللہ ارد اہم فرمودند یک نفس سیار سالہ عامہ ارزد و آنچہ گفتہ آمدان  
 اسرار زمان و مکان قطرہ ایست ازاں دریائے بیکراں و بسیار در شاہووار در  
 تعریج بماند. کم من خبایا فی الزدوایا. و بدائل حق تعالیٰ تقدس ازلی وابدیت  
 و سخن او سبیانہ یکے است کہ تعدد و تحدید نہ پذیرد و او از ازل بے اول و تا  
 اهد بیے آخر بیے آن سخن مکلم است بے انقطع. و جملہ مکتوبات را بیک کلمہ کن  
 نیکون ایجاد کر ده است و ایں کلمہ را بہ اول وابد محیط است۔

## كتابات

- ١- احوال وآثار عين القضاة ابو المعالي عبد اللہ بن محمد المياخي البهان ڈاکٹر جیم فرنش طہران ١٣٣٨
- ٢- الاعلام جلد ١-٢ خیرالدین زرکلی مصر ١٩٢٤
- ٣- المذاہب الاسلامیہ البوزہرہ مصیر ترجمہ غلام احمد حریری لاہور ١٩٤٢
- ٤- تاریخ نظم و شرداریں سعید نفیسی طہران ١٣٣٣
- ٥- تکمیل الاذہان شاہ رفیع الدین دہلوی گوجرانوالہ ١٣٣٣
- ٦- دائرة المعارف اسلامیہ جلد ٣-٨ دائرۃ المعارف اسلامیہ جلد ٣-٨
- ٧- رسالہ شیری ابوالقاسم فیثیری ترجمہ ڈاکٹر پیر محمد اسلام آباد ١٤١٥
- ٨- سرچشمہ تصوف دریان سعید نفیسی طہران ١٣٣٣
- ٩- سیر الادلیاں میر خور و کرمانی لاہور ١٩٤٨
- ١٠- سیر الصحاۃ جلد ٢ ٣ شاہ معین الدین ندوی عظیم کراچی ١٩٣٣
- ١١- شد الازار ابوالقاسم معین الدین جنیدہ شیرازی طہران ١٣٣٣
- ١٢- غاییۃ الامکان فی درایۃ المکان عین القضاۃ بهمان شائع کردہ ڈاکٹر جیم فرنش طہران ١٣٣٣
- ١٣- غاییۃ الامکان فی معززۃ الزمان المکان شائع کردہ نزد صابری تکمیل پور ١٩٣٣
- ١٤- فوائد الفواد حسن علاء سمجھی ١٩٤٤ لاہور
- ١٥- کشف المحرب علی بن عثمان جمیعی دامائی بخش ١٩٤٦ لاہور
- ١٦- لواح عین القضاۃ بهمان ١٣٣٣ طہران
- ١٧- مجمع المؤلفین جلد ششم و سیزدهم عمر رضا کمال ١٩٤٦ دہشت
- ١٨- تفہیمات الانس من حضرت القدس عبد الرحمن جامی لکھنؤ ١٣٣٦ طہران
- ١٩- دفیعات الاعیان جلد ٢ ابن خلکان ١٩٤٦ بیروت
- ٢٠- بیزدان شناخت عین القضاۃ بهمان طہران ١٣٣٣

# مولف کا تعارف

نام: لطیف اللہ  
تعلیم: ایم اے (اردو)  
مشغله: تدریس، شعبہ اردو  
گورنمنٹ کالج ناظم آباد کراچی  
زیر طبع تصانیف: غالب شخصیت دکردار،  
اردو کی صویغیانہ شاعری -